### FUSTEL DE COULANGES

# CETATEA ANTICĂ

IN ROMANEȘTE

DE

A. G. ALEXIANU

CU O PREFAȚĂ

DE

C. HAMANGIU

CONSILIER LA INALTA CURTE DE CASAȚIE ȘI JUSTIȚIE



B U C U R E S T I EDITURA LIBRĂRIEI SOCEC & Co., S. A. 1 9 2 9

# CETATEA ANTICĂ

#### Din lucrările D-lui Prof. G. Alexianu

Instituția jurătorilor în vechiul nostru drept, București, 1924.

Charles Gide, Viața și opera sa, București, 1925.

Codul contribuțiilor directe, în colaborare cu D-l Vespasiau Erbiceanu, Consilier la Casație, și St. Milaescu, Magistrat, București, 1926.

Dreptul Constituțional, în Biblioteca Universitara de Drept, 1926.

Statutul funcționarilor publici, Cultura Națională 1926.

Răspunderea puterei publice, 1926.

Codul Invatamântului, conținând legea înv. primar, secundar (1928) și superior, adnotate cu expuneri de motive, desbateri parlamentare și întreaga interpretare data de Curtea de Casație și de Curțile de Apel, în colaborare cu D-nii Paul Negulescu, profesor universitar, I. Dumitrescu și T. Dragoș, avocați ai Ministerului de Instrucție, București. 1929.

#### Traduceri :

Ch. Gide, Economia politica, 2 vol. București 1924 și 1925.

Charles Gide și Ch. Rist, Istoria doctrinelor economice, 1926.

Charles Gide, Principii de Economie poltică, în Biblioteca Universitară de Drept, 1928.

## PREFATA

#### - CÂTEVA LĂMURIRI -

Dacă a existat vreo operă care să provoace un atât de superior interes științific, un atât de curat entuziasm și atât de multe discuțiuni, lupte de idei și controverse, în cursul secolului al XIX-lea, apoi această operă este, de sigur, celebra lucrare a lui Fustel de Coulanges. "Lu Cité Antique". De aceea a avut o bună inspirațiune traducătorul ei în românește,— e prima traducere ce se face marei opere, în limba română,— mai ales că transpunerea ei în limba noastră este făcută întro bună și frumoasă limbă românească.

Eram student universitar când am citit pentru prima oară această măiastră carte, și impresia lăsată a fost de neuitat. Era o întrecere printre tinerimea universitară de pe vremuri, de a se pătrunde de marele idei și ade-

văruri istorico-juridice cuprinse în marea operă.

In adevăr, "Cotatea Antică", celebra lucrare a lui Fustel de Coulanges, este una din acele creațiuni intelectuale rari, care a trăit o riață proprie, cunoscând epoci de mărire și celebritate, urmate de îndoială și controverse. Am fi voit să arătăm aici istoricul acestei cărți precum și atitudinea actuală a criticei moderne țață de ideile conținute în ea. Ar fi fost prea lung însă; de aceia ne vom mărgini să schițăm în câteva rânduri numei această atitudine a criticei.

Prima ediție a Cetăței antice a apărut la 1864. Fustel de Coulanges erà pe atunci profesor de istorie antică la Universitatea din Strasbourg. Câțiva ani mai în urmă, à fost numit profesor la Sorbona și membru al Institutului Franței.

Acest fapt arată cu prisosință și în mod eloquent succesul strălucit pe care l'a avut această lucrare încă succesul stratucit pe care la avut această lucrare încă dela început. În darea de seamă pe care R. Dareste, celebrul istoric al Dreptului, o publică în Revue historique de Droit, 1865, (t. XI), p. 96–100, opera lui Fustel de Coulanges erà înfățișată ca o "carte excelentă și conștiincioasă", menită să reabiliteze și să înalțe studiile de istorie juridico-religioasă, discreditate prin unele încercări prea îndrăznețe și deci riscate din punct de vedere al adevărului istoric.

Nu mult în urmă însă au început din diferite părți să apară critici și obiecțiuni. Ele aveau trei izvoare:

1) Credința în existența unui comunism primitiv la toate popoarele indo-europene. 2) Progresele cercetărilor asupra mentalității primitivilor și a credințelor lor religioase. 3) Progresele istoriei dreptului, mulțumită mai cu seamă lucrărilor lui Ihering.

Teza fundamentală a lui Fustel de ('oulanges erà bazată pe ideea religioasă a cultului strămoșilor și a focului familial; pe această bază religioasă erà fondată, după credința istoricului francez, nu numai întregul drept de familie al vechilor Greci și Romani, dar și dreptul de proprietate, în special proprietatea funciară. Într'adevăr, mormântul strămoșilor și vatra familiei, în care ardeà focul sacru, erau elementele care legau pe om de pământ. În jurul acestor divinități ale familiei și subt protecțiunea lor se formà o zonă pe care familia o stăpâneà ca pe un bun propriu.

In special Thering a fost fourte sever în critica și combaterea părerilor și concepțiunilor lui Fustel de Coulanges. In lurarea sa "Les Indo-européens avant l'Histoire", p. 67, el contestă veracitatea unora din sus-ținerile și argumentele lui Fustel de Coulanges. Evident, este o oarecare exagerare în aprecierea celebrului romanist, mai ales că și lucrarea sa "Les Indo-européens avant l'Histoire", publicată după moartea sa, nu este lipsită de erori.

 $f_n$  "Indo-europenii înainte de Istorie" 1), scrisă subinfluența progreselor gramaticii comparate, celebrul romanst arată lipsa de siguranță a originii atribuite de Fustel de Coulanges proprietății funciare. Cultul strămoșilor nu se confundă cu acel al focului familial și dacă mormântul, care este locul propriu al cultului strămosilor, nu poate fi mutat dintr'un loc într'altul, nu tot asà este cu altarul pe care arde focul sacru. Acesta poate si mutat din loc în loc și numai așa se explică migratiunile popoarelor indo-europene. Fustel de Coulanges credeà de asemenea că pentru transferarea proprietății funciare trebuià un act religios, flindcă ea însă-și aveà o natură religioasă. După istoricul francez mancipațiunea ar fi fost în consecință un act religios, iar libripons-ul, adică purtătorul de balanță care pre-zidà la acest act, ar fi fost un preot. Ambele afirmațiuni au fost combătute. De alta parte, mancipațiunea serveà nu numai pentru vânzările imobiliare, ci erà

Istoricul și juristul francez mai susținuse că dreptul succesoral erà determinat de regulile religioase relative la transmisiunea cultului strămosilor (sacra privata). Ihering dovedeste contrariul: anume că transmisiunea sacrelor private erà determinată de regulile devoluțiunii succesorale 2).

aplicabilă și la unele animale domestice. Unde mai apare aici caracterul religios al operațiunii susținut de Fustel

de Coulanges?

Dar nu numai în materia dreptului privat afirmațiunile lui Fustel de Coulanges au fost combătute. El însuși

<sup>1)</sup> Cf. Les Indo-européens avant l'histoire (traduction Meule-

naere) p. 59-67.

2) Ihering, loc. cit.; cf. C. Stoicescu, Curs de drept roman, 58 și urm. Dealtfel, principalele date din aceste rânduri sunt datorite D-lui Matei G. Nicolau un tânăr și savant romanist care studiază încă în Franța.

VIII PREFATA

a recunoscut mai târziu că unele din părerile exprimate în celebra sa lucrare, sunt contestabile și controversate. Dreptul public antic, după părerea istoricului francez, este un rezultat al religiunii de Stat, ea însăși bazată pe cultul strămoșilor. Dar în realitate nu există nici un raport între cultul oficial al Statului antic și cultul strămoșilor.

Fustel de Coulanges a avut de susținut polemici vehemente până la moartea sa care a avut loc în 1890. Așà, după cercetările lui D'Arbois de Jubainville, celcbrul specialist al studiilor celtice, Celții primitivi nu ar fi cunoscut proprietatea funciară înainte de cucerirea Galiei de către Cezar, ci ar fi practicat un comunism agrar întocmai ca și Germanii. Fustel de Coulanges a criticat această teză, care erà cu totul protivnică opiniei sale asupra originii proprietății funciare. D'Arbois de Jubainville a răspuns la această critică în monumentala sa lucrare «Los Originos de la propriété foncière en France" și desigur că polemica ar fi continuat, dacă moartea prematură a lui Fustel de Coulanges nu i ar fi pus capăt. Astăzi se observă o mișcare favorabilă tezei lui Fustel de

Astăzi se observă o mișcare favorabilă tezei lui Fustel de Coulanges atât de mult criticată la sfârșitul veacului trecut. O lucrare recentă a d-lui C. W. Westrup, "La succession primitive devant l'histoire", Paris 1928, are de obiect dovedirea fundamentului religios al succesiunii în drevtul primitiv. Este vechea idee a lui Fustel de Coulanges.

Academia franceză în ultimul timp a pus la concurs o disertațiune având ca subiect: "L'éloge de Fustel de

Coulanges".

Cu toate că "Cetatea antică" a dat naștere la atâtea lupte și la atâtea controrerse, totuși ea este atât de bogață în observațiuni, idei și sugestiuni de tot felul, incât poate fi socoțită cu drept cuvânt ca una din lucrările cele mai indispensabile pentru cunoașterea antichității clasice și a evoluțiunii omenirii. De aceia cetirea ei este de un mare folos cultural nu numai juriștilor și istoricilor, dar și tuturor acelor ce voesc a se instrui.

#### C. HAMANGIU

CONSILIER LA ÎNALTA CURTE DE CASAȚIE

# CETATEA ANTICĂ

#### INTRODUCERE

Despre nevoia de a studia cele mai vechi credințe ale strămoșilor pentru a le cunoaște instituțiile.

Ne propunem să arătăm aici după cari principii și reguli s'au guvernat societatea greacă și romană. Intrunim în acelaș studiu pe Romani și pe Greci, pentrucă aceste două popoare, cari erau două ramuri ale unei aceleiași rasse, și cari vorbeau două idiome ieșite dintr'o aceiaș limbă, au avut un fond de instituții comune și au

trecut printr'o serie de revoluții asemănătoare.

Ne vom ocupa mai ales să facem să apară diferențele radicale și esențiale, cari deosibesc complectamente aceste popoare vechi de societățile moderne. Sistemul nostru de educație, care ne face să trăim din copilărie în mijlocul Grecilor și Romanilor, ne deprinde să-i comparăm mereu cu noi, să judecăm istoria lor după a noastră și să explicăm revoluțiile noastre prin ale lor. Ceiace am dobîndit dela dânșii și ceiace ne-au lăsat moștenire, ne fac să credem că ne semănau; ne este oarecum greu să-i socotim ca popoare străine; aproape totdeauna ne vedem pe noi în ei. De aici au decurs multe greșeli. Ne putem înșela asupra acestor popoare vechi când le considerăm prin prizma părerilor și faptelor timpului nostru.

Ori, greșelile, în această materie, sunt periculoase. Ideia ce ne-am făcut-o despre Grecia și Roma a turburat adesea generațiile noastre. Din cauză că au fost înțelese rău instituțiile cetății antice, s'a închipuit putința de a le face să trăiască la noi. S-a făcut iluzie despre libertatea la cei vechi, fapt care a pus în primejdie libertatea la moderni. Ultimii noștri optzeci de ani au arătat limpede că una din marile dificultăți cari se opun progresului societății moderne este deprinderea pe care am luat-o de a avea totdeauna înaintea ochilor antichitatea greacă si romană.

Pentru a cuncaște adevărul asupra acestor popoare vechi, este înțelept să le studiem fără a ne gândi la noi, ca și cum ne-ar fi străine, cu aceiaș dezinteresare și libertate de cuget, ca și cum am studia India veche sau Arabia.

Astfel studiate, Grecia și Roma ni se prezintă cu un caracter absolut inimitabil. Nimic din timpurile moderne nu le seamănă. Nimic în viitor nu le va putea semăna. Vom încerca să arătăm regulile de care erau guvernate aceste societăți și vom constata lesne că aceleași reguli nu mai pot guverna omenirea.

Cum se explică aceasta? Dece condițiile guvernării oamenilor nu mai sunt aceleași? Marile schimbări cari apar din timp în timp în constituirea societăților nu pot fi nici efectul întâmplării, nici al forței singure. Cauza care le produce trebuie să fie puternică și această cauză trebuie să stea în om. Dacă legile asociației umane nu mai sunt aceleași ca în antichitate, e din cauză că trebuie să fie ceva schimbat în om. Inadevăr, avem o parte din ființa noastră care se modifică din secol în secol; e inteligența noastră. Ea este mereu în mișcare, aproape mereu în progres, și din cauza ei instituțiile și legile noastre sunt supuse schimbării. Omul nu mai gândește azi ceiace gândea acum douăzeci și cinci de secole și de aceia nu se mai guvernează cum se guverna.

Istoria Greciei și a Romei e o mărturie și un exemplu de strânsa relație ce există totdeauna între ideile inteligenții umane și starea socială a unui popor. Priviți instituțiile celor vechi, fără a vă gândi la credințele lor;—
le veți găsi obscure, bizare, inexplicabile. De ce patricieni și plebei, patroni și clienți, eupatrizi și teți și de
unde vin diferențele înăscute și neșterse pe care le găsim
între aceste clase? Ce înseamnă acele instituții lacedomoniene cari ne par așa de contrare naturii? Cum să
explicăm acele ciudățenii injuste ale vechiului drept privat: la Corint, la Teba, vânzarea pământului prohibită;
la Atena, la Roma, neegalitate la succesiune între frate
și soră? Ce înțelegeau jurisconsulții prin agnation, prin
gens? De ce aceste revoluții în drept și aceste revoluții
în politică? Ce era acest patriotism ciudat care făcea să
dispară uneori toate sentimentele naturale? Ce se înțelegea prin acea libertate de care se vorbea mereu? Cum
se face că instituții cari se depărtează așa de mult de
tot ceiace cumoaștem azi, au putut să se stabilească și
să dăinuiască multă vreme? Care-i principiul superior
care le-a creiat autoritate în spiritul oamenilor?

Dar în fața acestor instituții și legi, puneți credintele; faptele vor deveni îndată mai clare și explicația lor va veni dela sine. Dacă, urcând la primele epoci ale acestei rasse, adică la timpul când își întemeiază instituțiile, observi ideia pe care și-o făcea despre ființa umană, despre viață, despre moarte, despre a doua existență, despre principiul divin, observi un raport intim între aceste păreri și regulile vechi ale dreptului privat, între riturile cari derivară din aceste credințe și insti-

tutiile politice.

Comparația crediațelor și a legilor arată că o religie primitivă a constituit familia greacă și romană, a stabilit căsătoria și autoritatea părintească, a fixat rangurile rudeniei, a consacrat dreptul de proprietate și de moștenire. Tot această religie, după ce-a lărgit și răspândit familia, a format o asociație mai mare, cetatea, și-a stăpânit-o ca și pe familie. Dela dânsa decurg toate instituțiile ca și întreg dreptul privat al celor vechi. Dela dânsa cetatea își are principiile, regulile, obiceiurile, magistraturile. Dar, cu timpul, aceste vechi cre-

dințe s'au modificat ori s'au șters; dreptul privat și instituțiile politice s'au modificat odată cu ele. Atunci s'a deslănțuit seria revoluțiilor și transformările sociale au urmat în chip regulat transformărilor inteligenții.

Trebuie să studiem înainte de toate credințele acestor popoare. Cele mai vechi sunt acele cari ne interesează mai mult. Căci instituțiile și credințele pe cari le aflăm în epocile de glorie ale Greciei și Romei nu sunt altceva decât desvoltarea instituțiilor și credințelor anterioare; trebuie căutat rădăcinele mult mai departe, în trecut. Populațiile grece și italice sunt infinit mai vechi decât Romulus și Homer. Intr'o epocă mai veche, într'o antichitate fără dată, s'au format credințele și s'au pregătit, s'au stabilit instituțiile.

Dar ce nădejdie avem că vom ajunge la cunoștința acestui trecut îndepărtat? Cine ne va spune ceiace gândeau oamenii, cu zece sau unsprezece secole înainte de era noastră? Putem noi regăsi ceiace-i așa de greu de prins și așa de fugitiv, credințe și păreri? Știm ce gândeau Arii din Orient, acum treizeci și cinci de secoli; o știm din imnurile Vedas care, desigur, sunt foarte vechi, și din legile lui Manu, cari sunt mai puțin vechi, dar unde se pot deosebi pasagii dintr'o epocă extrem de îndepărtată. Dar unde sunt imnurile vechilor Eleni? Aveau, ca și Italicii, cântece vechi, vechi cărți sfinte; dar din toate acestea nu ne-a ajuns nimic. Ce amintire ne poate rămâne dela aceste generații cari nu ne-au lăsat un singur text scris?

Din fericire, trecutul nu moare niciodată complect, pentru om. Omul poate foarte bine să-l uite, dar îl păstrează totdeauna întrânsul. Căci, astfel cum este el însuși în fiecare epocă, e și produsul și rezumatul tuturor epocilor anterioare. Dacă coboară în sufletul său, poate să regăsească și să deosibească aceste diferite epoci, după ceia ce fiecare din ele a lăsat întrânsul.

Să observăm pe Grecii din timpul lui Pericles, pe Romanii din timpul lui Cicero; poartă întrânșii semnele autentice și urmele sigure ale celor mai îndepărtați secoli. Contemporanul lui Cicero (vorbesc mai ales de

omul din popor) are imaginatia plină de legende; aceste legende îi vin dintr'un timp foarte vechi si ne aduc mărturia chipului de a gândi al acelui timp. Contemporanul lui Cicero se servește de o limbă cu radicali infinit de vechi; această limbă, exprimând gândurile epocilor vechi, s'a modelat după dânsele, și ne-a păstrat pecetea lor, pe care ne-o transmite din secol în secol. Intelesul intim al unui radical poate uneori să desvălue o veche părere sau un vechi obiceiu; dar cuvintele au rămas, martori neclintiti ai unor credințe cari au dispărut. Contemporanul lui Cicero practică rituri în sacrificii, în înmormântări, în ceremonia căsătoriei; aceste rituri sunt mai vechi decât dânsul și o probează faptul că nu mai răspund credințelor pe care le are. Dar dacă privim deaproape riturile pe care le respectă sau formulele pe care le recită, vom găsi imaginea a ceeace credeau camenii cu douăzeci si cinci de secoli înaintea lui.

## CARTEA ÎNTÂIA

#### CREDINTE ANTICE

#### CAPITOLUL INTÀIU.

#### Credințe despre suflet și moarte.

Până'n ultimele timpuri ale istoriei Greciei și Romei vedem persistând în popor un amestec de gânduri și de obiceiuri cari datau, desigur, dintr'o epocă foarte îndepărtată și din cari putem afla ce păreri și-a făcut omul despre propria sa natură, despre sufletul său, despre misterul mortii.

Oricât de departe am cerceta istoria rassei indo-europene, din ramurile căreia fac parte și popoarele grecești și italice, nu vom afla că această rassă a gândit cândva că totul se sfârșește pentru om odată cu această scurtă viață. Cele mai vechi generații. cu mult mai înainte de epoca filosofilor, au crezut într'o a doua existență, care urmează acesteia. Au privit moartea nu ca o distrugere a ființei, ci ca o simplă schimbare de viață.

Unde și ce fel se petrecea însă această a doua existență? Credeau ei care că spiritul nemuritor, odată ieșit dintr'un corp, va merge să însuflețească un altul? Nu; credința în metempsicoză nu s'a putut înrădăcina niciodată în spiritul populației greco-italice; deaseme-

nea, ea nu este nici cea mai veche părere a Arilor din Orient, deoarece imnurile din Veda sunt contrare ei. Era oare credința că spiritul ar sbura către cer, către regiunea de lumină? Nu, nici aceasta; gândul că sufletele ar intra într'o locuință cerească datează dintr'o epocă relativ recentă în Occident; găzduirea cerească era privită ca recompensa câtorva oameni mari și binefăcători ai omenirei. După cele mai vechi credinte ale Italicilor și Grecilor, sufletul nu mergea să-și petreacă a doua existență într'o lume străină acesteia; rămânea foarte aproape de oameni și continua să trăiască sub pământ.

S'a crezut foarte multă vreme chiar că în această a doua existență, sufletul rămânea asociat corpului. Născut cu dânsul, moartea nu-l desparte; se închide cu dânsul

în mormânt.

Oricât de vechi ar fi aceste credințe, ne-au rămas mărturii autentice. Aceste mărturii sunt riturile înmormântării, care au supraviețuit multă vreme credințelor primitive, dar care, desigur, s'au născut odată cu dânsele și pot să ne facă să le înțelegem.

Riturile înmormântării arată clar că atunci când se înmormântează un corp, se crede în acelaș timp că se pune acolo și ceva viu. Virgil, care descrie totdeauna cu atâta precizie și scrupul ceremoniile religioase, termină povestirea funerariilor lui Polydor prin aceste cuvinte: "Închidem sufletul în mormânt". Aceaș expresie se găsește în Ovidiu și în Pliniu cel Tânăr; asta nu înseamnă că ar fi răspuns ideilor ce-și făceau acești scriitori despre suflet, dar că dânsa se perpetuase dintr'un timp imemorial în limbă, atestând antice și vulgare credințe.

Virgil, En. III, 67: animanque sepulcro condinus. — Ovid, Fast., V, 451: tumulo fraternas condidit umbras. — Pliniu, Ep., VII, 27: manes rite conditi. — Descrierea lui Virgil se raportă la obiceiul cenotafelor; era obiceiul că atunci când nu se putea găsi sorpul unei rude, să-i se facă o ceremonie care reproducea exact toate

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sub terra consevant reliquam vitam agi mortuorum. Cicero, Tusc., I, 16. Acesstă credință era așa de puternică, adaugă Cicero, încât, chiar atunci când se stabili obicelul arderli corpurilor, continua aă se creadă că morții trăiau sub pământ. — Cf. Euripide, Alcest, 163; Hecuba, passim.

Era un obiceiu la sfârșitul ceremoniei funebre de a striga de trei ori sufletul mortului cu numele pe care-l purtase. I se urează să trăiască fericit sub pământ. De trei ori i se spune: Odihneste-te în pace, și se adaugă : fie-ți tărâna ușoară 1. Atât de mult se crede că ființa va continua să trăiască sub pământ și că dânsa va păstra acolo sentimentul fericirii și al suferinții! Se scrie pe mormânt că omul odihneste acolo; expresie care a supravietuit acestor credințe și care, din secol în secol, a ajuns până la noi. O mei întrebuintăm încă, desi ninu mai crede că o fiintă nemuritoare odihnește într'un mormânt. Dar în antichitate se credea așa de hotărît că un om trăieste acolo, încât totdeauna îngropau cu dânsul obiectele de care se presupunea că are nevoie: îmbrăcăminte, vase, arme 2. I se varsă vin pe mormant pentru a-i potoli setea; i se pun alimente pentru a-i potoli foamea. Se jertfese cai și selavi, în credința că aceste ființe închise cu mortul, au să-l servească în mormânt, cum făcuseră în timpul vieții 4. După cucerirea Troiei, Grecii se vor întoarce în tară; fiecare din ei a-

obiceiurile înmormântării, și prin asta, se credea că se închide, în lipsă de corp, sufictul în mormânt. Euripide, *Elena*, 1061, 1240. Scholiast, ad *Pindar. Pyth.*, IV, 284. Virgil, VI, 505; XII, 214.

1 Niada, XXIII, 221. Euripide, Alce. t, 479: Κούφα σοι χθών, επάνωθεν πέσοι. Pansanias, II, 7, 2. — Ave atque vale, Catul, C, 10. Servius ad. Eneid., II, 640; III, 68; XI, 97. Ovid, Fast., IV, 852; Metam. X, 62. — Sit tiöi terra levis; tenuem et sine pondere terram; Juvenal, VII, 207; Martial, I, 89; V, 35; IX, 30.

8 Euripide, Iphig. in Taurida, 163, Vingil, En., V, 76-80; VI, 225.

Hisd., XXI, 27-28; XXIII, 165-176. Virgil, En., X, 519-520; XI, 80-84, 197. — Acelas objectu in Galia, Cesar, B. G. V, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Euripide, Alcest, 637, 638; Orest, 1416-1418. Virgil, En., VI, 221; XI, 191-196. — Vechiul obiceiu de a aduce daruri morților e întărit pentru Atena de Tucydide, II, 34; εἰσφέρει τῷ ἑαυσοῦ ἑκαστος. Legoa lui Solon oprea eă se îngroape cu mortul mat mult de trei vestminte (Plutarc, Solon, 21). Lucian vorbeşte încă de acest obiceiu: "Câte vestminte și podoabe nu s'au ars sau îngropat cu morții ca și cum ar fi trebuit eă se servească de dânsele în pământ!" — Chiar la înmormântarea lui Cesar, într'o epocă de mare superstiție, vechiul obiceiu fu observat; se aduse pe rug munera, vestminte, arme, bijuterii (Suetonius, Ocsar, 84); Cf. Tacit, Ann., III, 3. § Euripide Labia, ên Taureda 163, Vianti, En. V. 76-80.

duce cu dânsul pe frumoasa sa captivă; dar Achile, care-i în pământ, cere și dânsul captiva sa, și-i se dă Polyxene 1

Un vers din Pindar ne a păstrat o curioasă rămășiță de astfel de gânduri ale vechilor generații. Phryxos este constrâns să părăsească Grecia și fuge până în Colchida. Aci moare; cu toate acestea însă, vrea să revină în Grecia. I se arată deci lui Pelias și-i poruncește să meargă în Colchida și să-i aducă înapoi sufletul. Fără îndoială, sufletul său regreta pământul patriei, al mormântului familiei; legat însă de rămășițele trupești, nu poate să părăsească Colchida fără dânsele 2.

Din această credință primitivă porni nevoia înmormântării. Pentru ca sufletul să poată fi linistit în locuința subterană care-i era hotărîtă pentru a doua sa viață, corpul de care era legat trebuia să fie acoperit cu pământ. Sufletul care nu-si avea mormânt nu avea locuintă. Era rătăcitor. Zădarnic aspirà la liniștea care o dorea, după sbuciumul și truda acestei vieți; era nevoit să alerge vecinic sub forma de larvă sau de fantomă, fără a se odihni vreodată, fără a primi vreodată ofrandele si alimentele de care avea nevoie. Nenorocit, sufletul devenea în curând răufăcător. Chinuia pe cei vii, trimitându-le boli, devastându-le holdele, speriindu-i prin apariții lugubre, pentru a-i înștiința să-i facă înmormântarea corpului său si a sa. De aci credinta în strigoi. Intreaga antichitate a fost convinsă că fără mormant, sufletul era nenorocit si că înmormantarea îl făcea fericit pe veci. Ceremonia funebră nu era săvârsită pentru a-și exprima cineva durerea în public, ci pentru linistea și multumirea celui mort 4.

E de observat însă că nu era deajuns înmormântarea

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euripide. Hecuba, 40-41; 107-113; 637-638.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pindar, Pythiq., IV. 284 ed. Heyne; vezi Scholiastul.

Cicero, Tusculanes, I, 16. Euripide, Troad., 1085. Hérodot, V.
 Virgil, VI, 37, Horațiu, 1, 379. Odele, I, 23, Ovide. Fast.,
 V., 483. Pliniu, Epist. VII, 27. Suetoniu, Caligula, 59. Servius ad. Æn. III, 63.

<sup>4</sup> Miada, XXII, 358; Odissia, XI, 73.

corpului. Trebuiau observate toate riturile traditionale si pronuntate formule determinate. Găsim în Plaut povestea unui strigoi1; e un suflet rătăcitor, pentrucă corpul său a fost înhumat fără ca riturile să fi fost observate. Suetoniu povesteste cum corpul lui Caligula fiind inhumat fără să fi fost săvârsită ceremonia funebră, sufletul său deveni rătăcitor și apăru celor în viață, până în ziua când se luă hotărîrea să fie desgropat și să-i se facă ceremonia obicinuită 2. Aceste două exemple arată limpede ce importantă și ce efect se atribuià riturilor și formulelor ceremoniei funebre. De oarece fără dânsele sufletele erau rătăcitoare și se arătau celor vii, înseamnă că ele serveau pentru a liniști și închide sufletele în morminte și după cum existau formule cari aveau această putere, cei vechi mai posedau și altele care aveau putere contrarie, de a evoca sufletele și a le face să iasă îndată din morminte.

Se poate vedea, la scriitorii antici, cât era omul declinuit de teama că riturile n'au să fie observate după moartea sa. Era un isvor de mari îngrijorări. Se temeau mai puțin de moarte decât de lipsa de mormânt, De aceasta depinde liniștea și mulțumirea vecinică. Nu trebuie să fim prea surprinși dacă Atenienii au omorît pe acei generali cari, după o victorie remare, nu îngrijiseră de îngropatul morților. Acești ge-

<sup>1</sup> Plaut, Mostellaria, III, 2.

Suctonia, Oaligula, 59; Satis constat, priusquam id fieret, hortorum custodes umbris inquietatos... nullam noctem sine aliquo terrore transactam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vezi în Iliada, XXII, 338-344, Hector cerând celui care Î-a învins să nu-l lipsească de mormânt: "Rogu-te pe genuchii tăi, pe viață, pe părinți, nu da corpul meu pradă câinilor de pe lângă corăbiile grecilor; primește aurul pe care ți-l va oferi tatăl meu din belșng și dă-i corpul meu, pentruca Troienii și Troienele să-mi dea ceeace mi se cuvine din darurile rugului". — La fel, în Sofocle, Antigona înfruntă moartea. "pentruca fratele său eă nu rămână fără mormânt". (Sofocle, Antigona, 467). — Acelaș sentiment e exprimat și de către Virgil, IX, 213. Horațiu, Ode, I, 18, v. 24-36; Ovid, Heroïde, X, 119-123; Tristele, III, 3. 45. Acelaș lucru în blesteme; blestemul cel mai mare pentru un dușman era să moară fără a fi înmormântat (Virgil, Eneida, IV, 620).

nerali, elevi ai filosofilor, deosebeau poate sufletul de corp și cum nu credeau că soarta unuia ar putea fi legată de a celuilalt, li se păruse că era de puțină importanță faptul că un cadavru s'ar descompune în apă sau în pământ. Ei nu înfruntaseră furtuna pentru formalitatea zadarnică a adunării și înhumărei morților. Mulțimea însă, care chiar la Atena rămânea legată de vechile credințe, îi acuză de neligiuire și-i omorî. Prin victoria lor salvaseră Atena, prin neglijența lor însă au pierdut mii de suflete. Părinții celor morți, gândindu-se la chinurile nesfârșite ce aveau să îndure aceste suflete, au venit la tribunal în vestminte de doliv și au cerut răsbunare.

In cetățile vechi legea lovea pe marii vinovați cu o pedeapsă reputată drept groasnică: nu erau înmormântați <sup>2</sup>. Astfel era pedepsit sufletul însăși, și i se dădea un supliciu aproape etern.

Trebuie să observăm că la cei vechi se stabilise o altă părere asupra lăcașului celor morți. Și-au închipuit o regiune, tot subterană, însă mult mai vastă decât mormântul, în care toate sufletele trăiau la un loc despărtite de corp si unde erau împărțite pedepsele și recompensele după purtarea pe care omul o avusese în timpul vietii. Riturile înmormântării, asa cum le-am descris, sunt în desacord manifest cu aceste credințe; dovadă sigură că în epoca în care aceste rituri s'au stabilit, nimeni nu credea încă în Tartar și în Câmpiile Elizee. Cea dintâiu părere a acestor vechi generații a fost că ființa umană trăia în mormânt, că sufletul nu se despărtea de corp, ci rămânea legat de acea bucată de pământ unde erau îngropate osemintele. Omul de altfel nu avea de dat nici o socoteală asupra vietii sale antericare. Odată înmormântat, nu mai avea de asteptat nici recompense, nici pedepse. Părere primitivă, desigur, însă este origina notiunei de viată viitoare.

<sup>1</sup> Xenofon, Helenicele, I, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eschyle, Cei şapte contra Tebei, 1013. Sofocle, Antigona, 198. Euripide. Phon., 1627-1632. Cf. Lyeise, Epitaph, 7-9. Toate cetățile vechi adăogau la tortura marilor criminali și lipea de mormânt.

Ființa care trăia sub pământ nu era complect deslegată de restul omenirei, pentru a nu mai avea nevoie de hrană. De aceia la anumite zile ale anului se aduceau alimente la fiecare mormânt.

Ovidiu și Virgil ne-au dat descrierea acestei ceremonii care se păstra intactă până în epoca lor, cu toate că se transformase credința. Dânșii ne spun că se împodobea mormântul cu ghirlande mari de flori și ierburi, că se așeza pe dânsul prăjituri, fructe, sare, și se vărsa lapte, vin, ba adesea și sângele unei victime <sup>2</sup>.

Ne-am înșela adânc dacă am crede acest praznic funebru numai un fel de comemorare. Hrana pe care o aducea familia era în realitate hărăzită mortului și numai lui. Ceiace dovedește aceasta e faptul că laptele și vinul era răspândit pe țărâna mormântului; se făcea o gaură prin care să poată ajunge alimentele solide până

Solemnes tum forte dapes et tristia dona
Libabat cineri Andromache manesque vocabat
Hectoreum ad tumulum. (Virgil, En., III, 301—303).

— Hie duo rite mero libans carchesia Baccho
Fundit humi, duo laete novo, duo sanguine sacro
Purpureisque facit flores ac talia fatur:
Salve, sancte parens, animaeque, umbraeque paternae.

(Virgil, En., V. 77—81).

Est honor et tumulis; animas placate paternas.
... Et sparsae fruges parcaque mica salis
Inque mero mollita ceres violaeque solutae.
(Ovid, Fast., II, 531-542).

Aceasta se numea în latinește inferias ferre, parentare, ferre solemnia. Cicero, De legibus, II, 21; majores nostri mortuis parentari voluerunt. Lucretius, III, 52; Parentant et nigras mactant pecudes et Manibus divis inferias mittunt. Virgil, En., VI, 380: Tumulo solemnia mittent; IX, 214: Absenti ferat inferias decoretque sepulero. Ovid, Amor., I, 13, 3: Annua solemni caede parentat avis. Aceste ofrande destinate morților se numeau Manium fura, Cicero, De legilb., II, 21. Cicero face aluzie în pro Flacco, 38, și în prima Filipică, 6. Aceste obiceiuri erau încă respectate în timpul lui Tacit (Ist., II, 95); Tertulian le pomenește ca fiind încă în vigoare în timpul lui: Defunctis parentant, quos escam desiderare praesumant (De resurr. carnis, I); Defunctos vocas securos, si quando extra portum cum obsoniis et matteis parentans ad busta recedis (De testim. animae, 4).

la mort; dacă se sacrifica vre-o victimă, toată carnea se ardea, pentruca nici unul dintre cei vii să nu ia dintr'însa, se pronunțau oarecari formule consacrate pentru a invita pe mort să mănânce și să bea; chiar dacă întreaga familie ar fi asistat la acest praznic, totuși nu i-ar fi fost îngăduit să se atingă de bucate; însfârșit, când plecau, aveau mare grije să lase puțin lapte și câteva prăjituri în vase și ar fi fost mare păcat dacă vreunul dintre cei vii s'ar fi atins de aceste puține provizii lăsate mortului.

Aceste vechi credinte au persistat mult timp încă, si expresia se mai regăsește la marii scriitori ai Greciei. "Torn pe tărîna mormântului, spune Iphigenia lui Euripide, laptele, mierea, vinul, căci cu acestea se înveselesc morții" 1. — "Fiu al lui Peleu, spune Neoptolem, primește această băutură care place morților, vino și bea acest sânge 2". Electra varsă libațiile și spune: "Băutura a intrat în pământ, tatăl meu a primit-o s". Iată rugăciunea lui Oreste la căpătâiul părintelui său mort: "O tată, dacă voi trăi, tu vei primi bogate banchete; dar dacă mor, nu vei avea partea ta de ospete fumegânde, cu cari se hranesc morții 4". Glumele lui Lucian dovedesc că aceste obiceiuri existau chiar în timpul său: "Oamenii își închipuie că sufletele se ridică de jos către cina cari li se aduce, că se regalează de fumul cărnii și beau vinul vărsat peste groapă" 5. La Greci, în fata fiecărui mormânt era un loc destinat pentru jertfirea victimei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euripide, Iphigenia in Taurida, 157—163. <sup>2</sup> Euripide, Hecuba, 536; Electra, 505 și urm.

Eschyl, Choophores, 162.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eschyl, Choephores, 432—484. — In Persii, Eschyl împrumută lui Atossa ideile Grecilor: "Aduc soțului meu aceste bucate cari înveselesc morții, lapte, miere aurită, struguri; să invecăm sufletul lui Darius și să vărsăm aceste băuturi pe care le va bea pământul și cari vor ajunge până la zeii de sub pământ". (Persii, 610—620). Când victimele erau oferite divinităților cerului, carnea se mânca de muritori; dar când erau oferite morților, carnea era arsă în întregime (Pausanias, II, 10).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lucian, Charon, 22. — Ovid, Fastele, II, 566: posito pascitur umbra cibo.

și arderea cărnii sale 1. Mormântul roman avea și dânsul culina, un fel de bucătărie specială și numai pentru nevoia mortului 2. Plutare povestește că după bătălia dela Plateca războinicii morți fiind îngropați pe locul luptei, Plateenii se angajară să le ofere în fiecare an masa funebră. În consecință, la ziua aniversării se duceau în mare procesiune, conduși de cei mai înalți magistrați, spre locul unde se odihneau morții. Le ofereau lapte, vin, untdelema, parfumuri si sacrificau o victimă. După ce puneau alimentele pe mormânt, Plateenii pronunțau o formulă, prin care chemau pe morti să vină să ia cina. Această ceremonie se mai îndeplinea încă în timpul lui Plutarch, care putu să vadă a sase suta aniversarei. 3. Lucian ne spune care-i ideia care a dat nastere tuturor acestor obiceiuri. "Mortii, scrie dânsul, se hrănesc cu bucatele pe care le punem pe mormânt și beau vinul pe care-l vărsăm; astfel că, un mort, căruia nu-i se oferă nimic, e condamnat la foame perpetuă" \*.

Iată credințe destul de vechi și cari ne par desigur false și ridicule. Ele au exercitat totuși puterea lor asupra omului timp de un mare număr de generații. Ele au guvernat sufletele; vom vedea îndată că au guvernat chiar societățile, și că cea mai mare parte din instituțiile casnice și sociale se datoresc acestei surse.

#### CAPITOLUL II

#### Cultul mortilor.

Aceste credințe dădură loc de timpuriu la reguli de conduită. Deoarece mortul avea nevoie de hrană și băutură, se născu ideia că era o datorie pentru cei vii să îm-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lucian, Charon, c. 22: "Sapă gropi lângă morminte și gătesc hrana pentru morți".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Festus, v. culina: Culina vocatur locus in quo spula in funere comburuntur.

<sup>8</sup> Plutarch, Ατίκτιδε, 21: παρακαλεί τοὺς ἀποθανόντας ἐπὶ τὸ δείπνον καὶ τὴν αίμοκουρίαν.

<sup>4</sup> Lucian. De luciu, c. 9.

plinească această nevoie. Grija de a procura morților alimente nu fu lăsată la capriciul sentimentelor variabile ale oamenilor; deveni obligatorie. Astfel se stabili o întreagă religie a morții, ale cărei dogme au putut curând să dispară, dar ale cărei rituri au durat până la triumful crestinismului.

Morții treceau drept ființe sfințe 1. Bătrânii le dădeau cele mai respectuoase epitete ce puteau găsi; îi numeau buni, sfinți, fericiți . Aveau pentru dânșii întreaga veneratie pe care omul poate s'o aibă pentru divinitatea pe care o iubeste si pe care o teme. În gândul lor, fiecare mort era un zeu s.

Acest fel de apoteoză nu era privilegiul oamenilor mari; nu se făcea distincție între morți. Cicero spune: "Strămoșii noștri au voit ca oamenii cari părăsesc această viață să fie socotiți printre zei ". Nu era nici măcar nevoie să fie un om virtuos; cel rău devenea zeu ca și omul de bine; numai că păstra în această a doua existență toate înclinările rele pe care le avusese în prima 5.

Grecii dădeau bucuros mortilor numele de zei subpământeni. În Eschyl, un fiu invoacă astfel moartea tatălui său: "O, tu, care ești un zeu sub pământean". Euripide spune, vorbind de Alcest: "Aproape de mormântul său, trecătorul se va opri și va spune: Aceasta este acum o divinitate fericită 6". Romanii dădeau mortilor numele

<sup>2</sup> Χρήστοι, μάκαρες, Aristotel, citat de Plutarch, Quest. rom., 52;

greeg., 15. - μάκαρες χθόνιοι, Eschyl, Choeph., 475.

<sup>1 &</sup>quot;Οσιον τοὸς μεθεστώτας ໂεροὸς νομίζειν, Plutarch, Solon, 21.

<sup>\*</sup> Euripide, Phenic., 1321: Τοῖς θανούσε χρή τὸν οδ τεθνηκότα τιμάς δίδοντα χθόνιον εδ σέβειν θεόν. - Odisseia, X, 526: Εδχήσι λίση αλυτά έθνεα νεαρών. - Eschyl, Chrosph., 475: "Voi, fericitilor, cari locuiți sub pământ, ascultați invocația mea; veniți în ajutorul copiilor voștri și dați-le victoria". - În virtutea acestei idei Eneà si spune tatălui său mort: Sancte parene, divinue parene; Virg. En., V, 80; V. 47; - Plutarch, Quest rom., 14: Osov Yeyovévat τον τεθνηκότα λέγουσι. - Cornelius Nepos, Fragmente, XII: parentabis miki et invocabis deum parentem.

<sup>\*</sup> Cicero, De legibus, II, 22.

Saint-Augustin, Cité de Dieu, VIII, 26; IX, 11.
 Euripide, Alcest, 1015: Νον δ εστὶ μάχαιρα δαίμων χαίρ, ω motri, eò ôl boinc.

de zeii Mani. "Dați zeilor Mani ceiace le datorați, spune Cicero; sunt oameni cari au părăsit viața; considerați-i ca fiinte divine 1".

Mormiutele erau templele acestor divinități. Și chiar purtau inscripția sacramentală Dis Manibus și în grecește Θεοῖς χθονίοις. Aici trăia zeul înmormântat, Manesque sepulli, spune Virgil 2. In fața mormântului era un altar pentru sacrificii, ca'n fața templelor zeilor 3.

Acest cult al mortilor se întâlnește la Eleni, Latini, Sabini 4. Etrusci: deasemeni se întâlneste si la Arii din India. Impurile Rig-Veda îl mentionează. Cartea Legilor lui Manu vorbește de acest cult ca de cel mai vechi pe care l-au avut oamenii. Se vede chiar din această carte că ideia metempsicozei a trecut peste această veche credintă: religia lui Brahma se stabileste cu mult mai înainte și totuși, sub cultul lui Brahma, sub doctrina metempsicozei, religia sufletelor strămoșilor mai subzistă, vie și îndestructibilă, și silește pe redactorul legilor lui Manu să tină socoteală de dânsa și să mai admită încă prescriptiile sale în cartea sfântă. Nu e cca mai mică particularitate a acestei cărți așa de ciudate faptul de a fi păstrat regulele relative la aceste credințe vechi, când este redactată, evident, într'o epocă când credințe cu totul opuse câștigaseră terenul. Asta probează că dacă trebuie mult timp credintelor umane să se transforme, trebuie

¹ Cicero, De leg., II, 9. Varron, în Saint Augustin, Cité de Dieu, VIII, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Virgil, En. IV, 34.

<sup>\*</sup> Euripide Troienii, 96; l'όμδους b' ἱερὰ τῶν κεκμηκότων. Electra, 505—510. — Virgil, Eu., VI, 177: Aramque sepulcri; III, 63: Stant Manibus arae; III, 805: Et geminas causam lacrimis, sacraverat aras; V. 48: Divini ossa parentis condidimus terra maestasque sacravimus aras. Grămăticul Nonius Marcellus spune că mormântul se numea templu la cei vechi şi 'n adevăr Virgil întrebuințează cuvântul templum pentru a desemna mormântul sau cenotaful pe care Didona îl ridicase soțului său (Encida, IV, 457).— Plutarch, Ouest. rom., 14: Ἐπὶ τῶν τάφων ἐπίστρέφονται, καθάπερ ὑεῶν ἱερὰ τιμῶντες τα τῶν πατέρων μνήματα. — Se continuă să se numească ara piatra ridicată pe mormânt (Suetoniu, Neron, 50). Acest cuvânt e întrebuințat în inscripțiile funerare 'Orelii, Nr. 4521, 4522, 4826.

Varon, De lingua lat., V, 74.

încă și mai mult pentruca practicele externe și legile să se modifice. Astăzi chiar, după atâtea secole și revoluții, Indianul mai aduce încă ofrandă strămoșilor. Aceste idei și rituri sunt tot ce-i mai vechi în rassa indo-europeană și sunt deasemeni, tot ce a fost mai persistent.

Acest cult era acelaș îm India ca și în Grecia și Italia. Indianul trebuia să procure manilor cina ce se numea sraddha. "Stăpânul casei să facă sraddha cu orez, lapte, rădăcini, fructe, astfel ca să atragă asupra lui binecuvântarea manilor". Indianul credea că în momentul când aducea această cină funebră, manii strămoșilor veneau să se așeze lângă dânsul și luau hrana ce le era oferită. Mai credea că această cină procură morților o mare multumire: "Când sraddha e făcut după rituri, strămoșii celui care oferă cina încearcă o satisfacție neînchipuită".

Astfel, Arii din Orient, la origină, au avut aceleași credințe ca și cei din Occident, relativ la misterul destinului după moarte. Inainte de a crede în metempsicoză, ceiace presupune o deosebire absolută a sufletului de corp, au crezut în existența vagă și nedecisă a ființei umane, invizibilă dar nu imaterială, cerând dela muritori hrană

și băutură.

Indianul, ca și Grecul, priveau morții ca ființe divine, care se bucurau de o existență fericită. Dar era o condiție pentru fericirea lor; trebuia ca ofrandele să le fie regulat aduse de cei vii. Dacă nu se mai îndeplinească sraddha pentru un mort, sufletul acestuia ieșea din locuința sa liniștită și devenea un suflet rătăcitor, care turbura pe cei vii; astfel că, dacă manii erau adevărați zei, erau numai atâta vreme cât cei vii îi onorau cu un cult.

Grecii și Romanii aveau exact aceleași păreri. Dacă Legilo lui Manu, I, 95; III, 82, 122, 127, 146, 189, 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acest cult al morților se exprima în grecește prin cuvintele ἐναγίζω, ἐναγισμός. Pollux, VIII, 91; Herodot, I, 167; Plutarch, Aristide, 21; Caton, 15; Pausanias IX, 13, 3. Cuvântul ἐναγίζω se întrebuința pentru sacrificiile oferite morților, θύω, pentru cele oferite zeilor din cer; această deosobire e bine scoasă în evidență de Pausanias, II, 10, 1 și de Scholiastul lui Euripide, Fenic., 281; Cf. Plutarch, Quest. rom. 34. Χοὰς καὶ ἐναγισμοὺς τοῖς τεθνικόσι..., χοὰς καὶ ἐναγισμὸν φέρουσιν ἐπὶ τὸν τάφον.

înceta să se ofere morților cina funebră, de îndată aceștia ieșeau din mormintele lor; umbre rătăcitoare, erau auziți gemând în tăcerea nopții. Țineau de rău pe cei vii de nelegiuita lor negligență; căutau să-i pedepsească, trimițându-le boli sau făcând pământul neroditor. Nu le dădeau nici o clipă de răgaz celor vii până în ziua când ospețele fumebre erau restabilite. Sacrificiul, ofranda hranei și libația, îi făceau să reintre în mormânt, redându-le odihna și atributele divine. Omul cădea atunci la pace cu dânșii.

Dacă mortul neglijat devenea o ființă răufăcătoare, acel onorat era un zeu tutelar. Iubea pe cei care-i aduceau hrană. Pentru a-i protegui, continua să se amestece în afacerile omenești; aici juca adesea rolul său. Oricât de mort era, știa să fie puternic și activ. Era rugat. I se cerca sprijinul și favorul său. Când cineva întâlnea un mormânt, se oprea și spunea: "tu, care ești un zeu sub pă-

mântean, fi-mi favorabil" 8.

Se poate judeca puterea pe care cei vechi o atribuiau morților prin această rugăciune pe care Electra o adresează zeilor mani ai tatălui său: "Fie-ți milă de mine și de fratele meu *Oreste*; adu-mi-l înapoi; ascultă rugămin-

Ovidiu, Fast., II, 518: Animas placate paternas. — Virgil, En., VI, 379: Ossa piabunt et statuent tumulum et tumulo solemnia mittent. — Comparați grocescul săaropua (Pausanias, VI, 6, 8). — Titu Liviu, I, 20: Justa funchria placandosque manes.

Vezi în Herodot, I, 107, povestea sufletelor Foceenilor cari răscolesc un întreg ținut până ce li se consacră o aniversare și multe alte povestiri asemănătoare în Herodot și în Pausanias, VI, 67. La fel, în Eschyl, Clitemnestra, înștiințată că strămoșii lui Agamemnon s'au mâniat pe dânsa, se grăbește să le trimită alimente pe mormânt. Vezi și legenda romană pe care o povestește Ovidiu, Fastes, II, 549—556: "Se uită, într'o zi, datoria, parentalia; atunci sufletele ieșiră din morminte și fură auzite alergând și urlând pe străzile orașului și câmpurile din Latium, până ce sacrificiile i-au readus în morminte". Cf. întâmplarea pe care o povestește și Pliniu cel Tânăr, VII, 27.

<sup>\*</sup> Euripide, Alcest, 1004 (1016). — "Se crede că dacă n'avem niei o atenție pentru cei morți și dacă le neglijăm cultul, ne fac rău și că din contră, ne fac bine dacă ni-i facem favorabili prin ofrande". Porphyre, De abstin, II, 37. Vezi Horațiu, Ode, II, 23: Piaton, Legile, IX. p. 926, 927.

tea mea, tată; primind libațiile mele îndeplinește-mi dorințele". Acești zei puternici nu aduc numai bunuri materiale, căci Electra adaugă: "Dă-mi o inimă mai castă decât aceia a mamei mele și mâini mai curate ". Astfel, Indianul cere zeilor mani "ca, în familia sa, numărul oamenilor de bine să se mărească, și să aibă mult pentru a putea dărui".

Aceste suflete umane, divinizate prin moarte, erau ceiace Grecii numeau demoni sau eroi<sup>2</sup>. Latini le dădeau numele de Lari, Mani<sup>3</sup>, sau Genii. "Strămoșii noștri au crezut, spune Apuleus, că Manii, când erau răufăcători, trebuiau să fie numiți larve, și-i numeau Lari, când erau binefăcători și favorabili 4". Intâlnim în altă parte: "Geniu și Lar, e aceiaș ființă; astfel au crezut strămoșii noștri"; și în Cicero; "Acei pe care Grecii îi numesc Demoni, noi îi numim Lari 6".

Această religie a morților pare să fie cea mai veche care a existat în rassa umană. Inainte de a concepe și de a adora pe Indra sau Zeus, omul adoră morții; îi fu

Eschyl, Choephores, 122-145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E posibil ca înțelesul primitiv a lui ηρως să fi fost acel de om mort. Limba inscripțiilor, care-i cea vulgară, și care-i în acelaș timp aceia în care scrisul vechilor cuvinte persistă cel mai mult, întrebuințează uneori ηρως cu simplul înțeles pe care-l dăm cu-vântului defunct: ηρως χρηστε, χαῖρε, Beek. Corp. inscr. No. 1629, 1723, 1781, 1782, 1784, 1786, 1789, 3398: Ph. Lebas, Monum. de Morée, p. 205. Vezi Théognis, ed. Welcker, V, 513 și Pausanias, VI, 6, 9. Tebanil aveau o veche expresie pentru a desemna moartea: ηρωα γίνεοθαι. (Aristot, fragmente, ed. Heitz, t. IV, p. 260; Cf. Plutarque, Proverb. quibus Alex. usi sunt, c. 47). — Grecii dădeau și sufletului unui mort nume de δαίμων. Euripide, Alcest, 1140 și Scholiaste. Eschyl, Persii, 620: δαίμων Δαρείον. Pausanias, VI, 6: δαίμων ανθρώπου.

Manes Virginia (Titu-Livlu, III, 58). Manes conjugis (Virgil, VI, 119). Patris Anchisae Manes (Id., X, 534). Manes Hectoris, (Id., III, 303). Dis Manibus Martialis, Dis Manibus Acutiae (Orelli, No. 4440, 4441, 4447, 4459, etc. Valerii deos manes (Titu-Livlu, VIII)

III, 19).

Apuleus, De deo Socratis. Servius, ad. Eneid., III, 63.

<sup>6</sup> Censorinus, De die natali, 3.

<sup>6</sup> Cicero, Timée, — Denis din Halicarnas traduce Lar famigiaris prin: κατ' οἰκίαν τιρως (Antig. rom., IV, 2).

POGGE SAGRO

teamă de dânșii, le adresă rugăciuni. Sentimentul religios se pare că a început de aici. Poate în fața morții omul a avut pentru prima dată ideia supranaturalului și a voit să nădăjduiască dincolo de ceiace vedea. Moartea a fost primul mister; ea puse omul pe calea altor mistere. Ea ridică gândul dela vizibil la invizibil, dela trecător la

#### CAPITOLUL III.

etern, dela uman la divin.

#### Focul sacru.

Casa unui Grec sau a unui Roman cuprindea un altar; pe acest altar trebuia să fie întotdeauna puțină cenușă și cărbuni aprinși. Era o obligație sfântă pentru stăpânul fiecărei case să întrețină focul, ziua și noantea. Nenorocire pentru casa unde se stingea. In fiecare seară, se acopereau cărbunii cu cenușă, pentru a nu se trece de tot; dimineața, prima grijă era să aprindă focul și să-l alimenteze cu câteva crengi. Focul înceta să mai scântee pe altar numai atunci când familia pierià în întregime; altar stâns, fumilie stânsă, erau expresii sinonime la cei vechi<sup>2</sup>.

Fără discuție, acest obiceiu de a întreține totdeauna foc pe un altar se raporta la o credință veche. Regulile și riturile ce se observau în această privință arată că nu era vorba aici de un obiceiu neînsemnat. Nu era îngăduit să se alimenteze acest foc cu orice fel de lemn; religia distinge, printre arbori, spețele cari puteau fi întrebuin-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grecii numeau acest altar cu nume diferite: βῶμος, ἐοχάρα,ἐοχία; acesta diu urmă prevală în întrebuințare și dădu naștere cuvântului cu care se desemuă în urmă zeița Vesta. Latinii numeau acelaș altar, vesta, ara, sau focus. In primis ingressibus domorum vestae, id est arae et foci, solent haberi (Nonius Marcellus, ed. Quichérat, p. 53).

Hymnes homer., XXIX. Hymnes Orph., LXXXIV. Hesiod, Opera, 679. Eschyl, Agam., 1056. Euripide, Hercul. fur., 503, 599. Thuchydide. I, 136, Aristofan, Plut., 795. Caton, De re rust.. 743. Cicero, Pro Domo, 40. Tibul, I, 1, 4. Horațin, Epod., II, 43, Ovidiu, A. A., I, 637. Virgiliu, En II, 512.

țate pentru acest scop și acele cari ar fi constituit o impietate dacă s'ar fi servit de dânsele 1. Religia mai ordona că acest foc trebuie să rămână totdeauna curat2: ceiace însemna, în sens literal, că nici un obiect murdar nu trebuie să fie aruncat întrânsul, și, în sens figurat, că nici o actiune condamnabilă nu trebuie să fie comisă în prezenta sa. Era o zi pe an, la Romani 1 Martie, în care fiecare familie trebuia să stingă focul sacru și să reaprindă altul numai decât 3. Dar, pentru a-și procura focul nou, erau rituri cari trebuiau scrupulos păzite. Mai ales nu era îngăduit să întrebuintezi amnarul și cremenea. Singurele procedee permise erau de a concentra într'un punct căldura razelor solare, sau de a freca repede două bucăți de lemn de o speță determinată, până când ieșea scânteia 4. Aceste diferite reguli dovedesc cu prisosință că în părerea celor vechi, nu era vorba numai de a produce sau conserva un element util si agreabil: acesti oameni vedeau altceva în focul care ardea pe altarele lor.

Acest foc era ceva divin; era adorat, i se aducea un adevărat cult. I se dăruia tot ceiace se credea că poate fi plăcut unui zeu, flori, fructe, miresme, vin . I se cerea protecția; era crezut puternic. I se adresau rugăciuni stăruitoare pentru a obține dela dânsul aceste eterne obiecte ale dorințelor umane: sănătate, bogăție, fericire. Una din aceste rugăciuni, care ne-a fost păstrată în culegerea imnurilor orfeice, este concepută astfel: "Focule, fă-ne totdeauna înfloritori, totdeauna fericiți; tu, care ești etern, frumos, totdeauna tânăr, tu care hrănești, care ești bogat, primește cu toată inima ofrandele noastre și dă-ne în schimb fericirea și sănătatea, care-i așa de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Virgil, VII, 71: Castis taedis. Festus, v. Felicis. Plutare Numa, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Euripide, Herc. fur., 715. Caton, De re rust., 143. Ovidiu, Fast., III, 698.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Macrobe, Saturn., I, 12.

Plutare, Numa, 9; Festus, ed Muller, p. 106.

<sup>5</sup> Ovidiu, A. A., I, 637: Dentur in antiquos thura merumque focos. Plaut., Captiv. 2, 39-40. Mercator, V, 1, 5. Tibul, I, 3, 34. Horațiu, Ode, XXIII, 2, 3-4. Caton De re rust. 143 Plaut, Aulularia, prolog.

dulce Astfel, ei vedeau în foc un zeu binefăcător, care întreținea viața omului, un zeu bogat, care-l hrănia cu darurile sale, un zeu puternic, care proteguia casa și familia. In caz de pericol căutau refugiu la dânsul. Când palatul lui Priam este atacat, Hecuba aduce pe bătrânul rege lângă altar: "Armele tale n'ar putea să te apere, îi spune dânsa; dar acest altar ne va protegui pe toți".

Iată pe Alcesta murind, dându-și viața pentru a-și salva soțul. Se aproprie de foc și-l invoacă în acești termeni: "O divinitate, stăpână a acestei case, e ultima dată când mă închin în fața ta și-ți adresez rugăciunile mele; căci am să cobor acolo unde sunt morții. Veghează asupra copiilor mei, cari nu vor mai avea mamă; dă fiului meu o iubitoare soție, ficei mele un nobil soț. Fă ca dânsii să nu moară ca mine, înainte de vreme, ci plini de fericire să ajungă la adânci bătrânețe \*". Dânsul îmbogăția familia. Plaut, în una din comediile sale, îl represintă măsurându-și darurile după cultul care i se aducea 4. Grecii îl numeau zeul bogăției, πτήσιος 6. Tatăl îl invoca în favoarea fiilor săi și i cerea să le dea "sănătate și abundență de bunuri". "În nenorocire omul învinovățea focul sacru și-i adresa mustrări; în fericire îi multumea. Soldatul care se întorcea din răsboiu îi multumea pentru că l-a scăpat din primejdie. Eschyl ni-l represintă pe Agamemnon revenind din Troia, fericit, acoperit de glorie; nu-i multumeste lui Jupiter însă, și nici nu-si duce în templu bucuria și recunostința, ci face sacrificiul pentru a multumi focului care arde în că-minul său . Omul nu pleca niciodată de acasă fără a

<sup>1</sup> Hymnes orph., 84.

Virgil, En., II, 523. Horațiu, Epist., I, 5. Ovldiu, Trist., IV, 3. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Euripide, Alcesta, 162-168.

<sup>4</sup> Plant; Aulularia, prolog,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Θεός κτήσιος, Eustathe, in Odyss., p. 1756 și 1814. Ζεός κτήσιος, despre care se vorbește adeseori, este un zeu casnic, e focul sfânt.

<sup>\*</sup> Ison, De Ciceronis hered., 16: ηδχετο ήμιν δγίειαν διδόναι καὶ κτησιν άγαθήν.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eschyl, Agam 851-853.

adresa o rugăciune focului sfânt; la întoarcere, mai înainte de a-și fi revăzut soția și a-și îmbrățișa copiii, trebuia să se închine în fața focului și să-l invoace '.

Focul sfânt era deci Providenta familiei. Cultul său era foarte simplu. Prima regulă era ca întotdeauna să se găsească pe altar câtiva cărbuni aprinsi: căci dacă focul s'ar fi stins, aceasta ar fi însemnat că un zeu a încetat de a mai exista. În anumite ore ale zilei se punea pe foc ierburi uscate si lemne; atunci zeul se manifesta în flacăre luminoasă2. I se ofereau sacrificii; ori, în esență orice sacrificiu nu urmărea decât să întretină si să învioreze focul sacru, să hrănească și desvolte corpul zcului. Pentru aceste motive i se dăruiau mai ales lucruri de lemn; tot de asta se vărsa apoi pe altar vinul cel tare al Greciei, untdelemn, mirodenii, grasimea victimelor. Zeul primea aceste ofrande si le consuma; satisfăcut și radios, se înălța pe altar și ilumina cu razele sale pe cel care l adora 3. Acesta era momentul invocărei, imnul rugăciunii se năstea în sufletul omului.

Prânzul era actul religios prin excelență. Zeul îl prezida. El era acela care copsese pâinea și pregătise alimentele ; de aceia i se datora o rugăciune la începutul și la sfârșitul mesei. Inainte de începutul mesei se punca pe altar prinosul de hrană; înainte de a începe să bea se făcea libațiunea cu vin. Aceasta era partea zeului. Nimeni nu se îndoia că el n'ar fi de față și că n'ar mânca sau n'ar bea; și, de fapt nu vedcau ei flacăra crescând, ca și cum s'ar fi hrănit cu mâncările oferite? Astfel, masa era împărțită între om și zeu: aceasta era o cere-

<sup>1</sup> Caton., De re rustica, 2. Euripide, Hercul. fur., 523.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Virgil. En., I, 704: Flammis adolere Penates.

<sup>3</sup> Virgil, Georgice IV, 383-385:

Ter liquido ardentem perfudit nectare vestam,
Ter flamma ad summum tecti subjecta reluxit.
Servius explică aceste două versuri: id est, in ignem vinum
purissimum fudit, post quod quia magis flamma convaluit bonum omen ostendit.

<sup>4</sup> Ovid, Fast., VI, 315.

monie sfântă prin care comunicau unul cu altul 1. Vechi credințe, cari dispărură cu timpul, însă au lăsat multă vreme în urma lor obiceiuri, rituri, forme de limbai, de cari chiar cel necredincios nu se putea lepada. Horatiu, Ovidiu, Juvenal mâncau încă înaintea altarului și făceau libațiuni și rugăciuni 2.

Acest cult al focului sacru nu apartinea numai popoarelor din Grecia sau Italia. Se întâlneste și în Orient. Legile lui Manu, așa cum ne-au parvenit, ne arată religia lui Brahma nu numai ca fiind bine statornicită, ci chiar pornind către declin: ele păstrează însă urmele și resturile unei religii mai vechi, aceea a focului sacru, pe care cultul lui Brahma o lăsase pe planul al doilea, fără a putea s'o distrugă însă. Brahmanul are focul său sacru pe care trebuie să-l întrețină zi și noapte; în fiecare dimineata și în fiecare seară îl alimentează cu lemne; însă ca și la Greci, nu se poate întrebuința decât lemnul unor anumiti arbori indicați de religie. După cum Grecii și Italienii îi oferă viu, Indianul îi toarnă din lichidul fermentat pe care îl numeste soma. Prânzul este de asemena un act religios, și riturile sunt descrise foarte scrupulos în legile lui Manu. Focului sacru i se adreseasă rugăciuni ca și în Grecia; i se oferă lui mai întâiu din mâncări, orez, unt, miere. Legile grăesc astfel: "Brahmanului nu-i este îngăduit să mănânce din orezul nou recoltat mai înainte de a fi oferit focului sacru. Căci focul sacru este avid de grâne, și atunci când nu i se dă partea cuvenită, el arde pe brahmanul negligent".

2 Ante larem proprium vescor vernasque procaces Pasco libatis dapibus. Orațiu, Sat., II, 6, 66. Ovid, Fastes, II, 631-633, Juvenal XII, 83-90. Petroniu, Satir., c. 60.

¹ Plutare, Quest. rom., 64: ἱερόν τι ἡ τράπεζα. Id. Symposiaea VII, 4-7: τράπεζα ὁπ᾽ ἐνίων ἐστία καλείται Id., iδid. VII, 4, 4: ἀπαρχάς τῷ πυρί ἀποδίδοντας. Ovid., Fastes, VI, 300: Et mensae credere adesse deos. VI, 630: In ornatum fundere vina focum, II, 634: Nutriat incinctos mixta patella Lares. Cf. Plant, Aulularia, II, 7, 16; Horațiu, Ode, III, 23; Sat., II, 3, 166; Juvenal, XII, 87-90; Plutare, De Fort, Rom., 10 .- A se compara Imn Omeric, XXIX, 6. Plutare, fragmente. Com., asupra lui Hesiod, 44. Servius, in Aeneida, 1, 730: Apud Romanos, caena edita, silentium fieri solebat quoad ea quae de caena libata fuerant ad focum ferrentur et igni darentur ac puer deos propitios nuntiasset.

Indienii, ca și Grecii și Romanii, își închipuiau zeii avizi, nu numai de respect sau de onoruri, ci chiar și de mâncare și băutură. Omul se credea obligat să le potolească foamea și setea. dacă voia să evite mânia lor.

La Indieni această divinitate a focului este adesea numită Agni. Rig-Veda contine un mare număr de imnuri cari-i sunt adresate. Unul din ele spune: "O Agni, tu esti viata, tu esti protectorul omului... ca pret al laudelor noastre, dă tatălui care te imploră gloria și bogăția... Agni, tu ești un apărător prudent și un părinte; ție îți datorăm viața, noi suntem familia ta". Astfel focul sacru e ca și în Grecia o putere tutelară. Omul îi cere abundența: "Fă ca pământul să fie vecinic darnic pentru noi". Ii cere sănătate: "Ca să mă bucur cât mai mult de lumina zilei și să ajung la bătrânete ca și soarele la apusul său". Ii cere chiar și înțelepciune: "O Agni, tu pui pe calea cea bună omul care se rătăcea pe cea rea... Dacă am făcut o greșală, dacă ne-am depărtat de tine; iartă-ne". Acest foc sacru era, ca si în Grecia, cu totul curat; era strict interzis brahmanului să arunce ceva murdar, sau să-și încălzească picioarele 1. Ca și în Grecia omul vinovat nu se mai putea apropia de focul sacru, mai înainte de a se fi purificat.

Faptul că aceste credințe se găsesc atât la oamenii de pe tărmurile Mediteranei cât și la cei din peninsula indiană, e o dovadă de vechimea acestor credințe și obiceiuri. Bime înțeles, Grecii n'au împrumutat această relgie dela Indieni, nici aceștia dela Greci. Dar Grecii, Italienii, Indienii aparțineau aceleiași rasse; strămoșii lor la o epocă foarte îndepărtată trăiseră la un loc în Asia centrală. Acolo au luat naștere aceste credințe și s'au stabilit aceste rituri. Religia focului sacru datează deci din epoca îndepărtată și întunecoasă când nu erau nici Greci, nici Italieni, nici Indieni, ei erau numai Ari. Când triburile s'au despărțit unele de altele, ele au dus această credintă cu ele, unele pe tărmurile Gangelui, altele pe tăr-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aceiași prescripție în religia romană: pedem in focum non imponere, Varron in Nonius p. 479, ed. Quicherat, p. 557.

murile Mediteranei. Mai târziu, aceste triburi despărțite și nemai având legături unele cu altele, au adorat unele pe Brahma, altele pe Zeus, altele pe Ianus; fiecare grupă și-a făurit zeii săi. Toate însă au păstrat ca o moștenire străveche cea dintâiu religie, pe care au conceput-o

si practicat-o în leagănul comun al rassei lor.

Dacă existența acestui cult la toate popoarele indoeuropene n'ar demonstra suficient marea lor vechime, am putea găsi alte dovezi în riturile religioase ale Grecilor și Romanilor. În toate sacrificiile, chiar în acelea care se făceau în cinstea lui Zeus sau a Atenei, prima invocație 1 era adresată întotdeauna focului sacru. Orice rugăciune adresată unui zeu, ori care ar fi, trebuia să înceapă și să sfârșească prin o rugăciune adresată focului sacru 2. La Olympia, primul sacrificiu pe care îl făcea întreaga Grecie strânsă acolo, era hărăzit focului sacru, al doilea lui Zeus 2.

Acelas lucru și la Roma; prima rugăciune era pentru Vesta, care nu era altceva decât focul sacru'. Ovid spune despre această divinitate că ocupă primul loc în ierarhia religioasă a camenilor. Astfel, chiar în imnurile din Rig-Veda: "Mai înaintea tuturor colorlalți zei trebuie să invocăm pe Agni. Vom pronunța venerabilul său nume mai înainte de acela al celorlalți nemuritori. Agni, ori care ar fi zeul pe care îl cinstim prin sacrificiul nostru, ție întotdeauna ți-e adresată jertfa". E decia sigur că la Roma, în timpul lui Ovid, în India în timpul Brahmanilor, focul sacru trecea încă, înaintea celorlalti zei; nu că Jupiter si Brahma n'ar fi dobîndit o mult mai mare importanță în credința camenilor; dar toți își aminteau că focul sacru era cu mult anterior acelor zei. Luase de multe secole, primul loc în cult și zeii mai noi și mai mari nu-l putuseră deposeda.

Simbolurile acestei religii se modificară cu timpul. Când

Porphyr, De abstin, II, p., 106; Plutare, De frigido 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hymnes hom, 29; Ibid., 3, V, 33. Platon, Gratyl, 18. Hesychius àφ' ἐστίας. Diodor, VI, 2, Aristofan, Păsările, 865.

Pansanias, V, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cicero, De nat. Deor., II, 27. Ovid, Fast., VI, 304.

populația Greciei și Italiei luă obiceiul să-i reprezinte pe zei ca fiind persoane și să dea fiecăruia din ei un nume propriu si o formă umană, vechiul cult al focului sacru suferi și dânsul legea comună, pe care inteligența umană o impunea în această perioadă, oricărei religii. Altarul focului sacru fu personificat; fu numit έστία, Vesta: numele fu acelas în limba latină și în cea Greacă, și de fapt nu era altceva decât numele care în limba comună și primitivă însemna altar. Printr'un procedeu destul de obicinuit, din numele comun se făcu un nume propriu. O legendă se înfiripă cu încetul. Iși închipuiră pe această divinitate cu trăsăturile unei femei, căci numele care însemna altar, era de genul femenin. Ei merseră până acolo că reprezentară această zeiță prin statui. Nu putu fi ștearsă însă niciodată urma credinței primitive, după care această zeitate era pur și simplu focul de pe altar, și însuși Ovid fu constrâns să recunoască că Vesta nu era decât o "flacără vie"1.

Dacă apropiem cultul focului sacru de acela al mortilor, de care vorbeam adineauri, vom vedea o legătură foarte strânsă între dânsele.

Să observăm în primul rând că acest foc care era întretinut în cămin nu era, în credința oamenilor, focul naturei materiale. Ceia ce dânsii văd în el nu-i elementul pur fisic care încălzeste sau arde, care transformă corpurile, topeste metalele și devine puternicul instrument al industriei umane. Focul sfânt este cu totul de o altă natură. E un foc neprihănit, care nu poate lua naștere decât cu ajutorul unor anumitor rituri si nu poate fi alimentat decât cu un anumit fel de lemne. E un foc cast; împreunarea celor două sexe nu trebuie să aibă loc în prezenta lui 2. Nu i se cere numai bogăție și sănătate; îi sunt adresate rugăciuni și pentru a dobîndi curățenia sufletului, temperanța, înțelepciunea. "Dă-ne bogăție și prosperitate, fă-ne deasemeni întelepți și casti!" Focul sfânt este deci un fel de ființă morală. E drept că străluceste, încălzeste și coace hrana sfântă; în acelas timp însă el are

<sup>1</sup> Ovid, Fast. VI, 291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Heslod, Opera 676-680. Plutare, Com. asupra lui Hess. pag. 43.

constiință și inteligență; concepe datorii și are grijă să fie îndeplinite. L-am putea crede om. căci el omului: fiziceste, străluceste, natura dublă a se miscă, trăește, procură abundența, prepară cina, hrăneste corpul: moraliceste, are sentimente si afectii, da omului curătenia, stăpânește binele și răul, hrăneste sufletul. Se poate spune că întreține vieața omenească în îndoita serie a manifestărilor sale. E în acelas timp isvor de bogăție, de sănătate și de virtute. E în adevăr zeul naturei umane. Mai târziu, când acest cult a fost lăsat pe planul al doilea de către Brahma sau Zeus, focul sacru a rămas aceia ce în divinitate era mai accesibil omului; a fost intermediarul său pe lângă zeii naturii fizice; și-a luat sarcina de a duce cerului ofranda omului, și de a aduce acestuia favorurile divine. Apoi, când acest mit al focului sacru a devenit marea zeiță Vesta, Vesta a fost zeita fecioară; ea nu a reprezentat în lume nici puterea, vici fecunditatea; ea a fost ordinea; însă nu ordinea riguroasă, abstractă, matematică, legea imperioasă și fatală, ἀνόγλη, care fu observată din vreme printre fenomenele naturei fizice. A fost ordinea morală. Oamenii si-au închipuit-o ca un fel de suflet universal care ar regula drosebitele miscări ale lumilor, după cum sufletul omenese pune regulă în organele noastre.

Și astfel concepția generațiilor primitive începe să fie întrezărită. Principiul acestui cult este în afara naturei fizice și se află în acest mic univers misterios, omul.

Aceasta ne readuce la cultul morților. Amândouă au aceiaș vechime. Erau atât de strâns legate, încât credința celor vechi nu făcea dintr'însele decât o singură religie. Foc sacru, demoni, eroi, zei Lari, toți aceștia erau confundați '. Vedem din două pasagii ale lui Plaut și Columel că în limbajul ordinar se spunea fără deosebire foc sacru sau Lar domestic, și vedem din Cicero că nu se

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tibul, II, 2, Horaţiu, IV, 11,6. Ovid, Trist, III, 13; V, 5. Grecii dădeau zeilor lor casnici şi eroilor epitetul de èφέστιοι sau ἐστιοῦχοι.

deosebia focul sfânt de Penați și nici Penații de zeii Lari.

Citim în Servius "Prin focul sacru cei vechi înțelegeau zeii Lari; astfel Virgil a putut pune fără deosebire când foc sacru în loc de Penați, când Penați pentru foc sacru". Intr'un pasagiu vestit din *Eneida*, Hector spune lui Eneea că îi va încredința Penații troieni, și în realitate îi dă în primire focul sacru. Intr'un alt pasagiu, Eneea invocând aceiași zei, îi chiamă deodată Penati, Lari și Vesta.

Am văzut de altfel că acei pe care cei vechi îi numiau Lari sau Eroi, nu erau decât sufletele morților, cărora omul le atribuia o putere supraomenească și divină. Amintirea unuia dintre acești morți era vecinic legată de focul sacru. Adorându-l pe acesta, mortul nu putea fi dat uitării. Ei erau asociați în respectul oamenilor și în rugăciunile lor. Descendenții, când vorbeau de focul sacru, pomeneau bucuros numele strămoșului: "Părăsește acest loc, spune Oreste Elenei, și apropie-te de anticul foc al lui Pelops pentru a putea înțelege vorbele mele" Acelaș lucru face și Enea când vorbind de focul pe care-l transportă peste mări, îi dă numele de Larul lui Assaracus, ca și cum ar fi văzut în acest foc sufletul strămoșului său.

Gramaticul Servius, care era foarte instruit în ceiace privește antichitatea greacă și romană (în timpul său erau mai mult studiate decât în timpul lui Cicero), spune că era un obiceiu foarte vechiu îngropatul morților în casă, și adaugă: "Ca o urmare a acestui obiceiu, Larii și Penații sunt adorați în casă". Această frază stabilește limpede o legătură veche între cultul morților și focul sacru. Putem întrevedea deci că la origină focul sacru n'a fost decât simbolul cultului morților, că sub

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plaut. Aulul., II, 7, 16: in foco nostro Lari, Columel, XI, 1, 19: Larem focumque familiarem, Cicero, Pro domo, 41; Pro Quintio, 27, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Servius, in Aen., III, 134.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Virgil. En. II, 297; IX, 257-258; V, 744.

<sup>\*</sup> Euripide, Oreste, 1420-1422.

<sup>\*</sup> Servius, in Aen., V, 64; VI, 152. Vezi Platon, Minos, p. 315; \*Εθαπτον εν τη ολαία τοὸς ἀποθανόντας.

piatra altarului se odilnea un strămos, că focul era aprins în cinstea lui și că acest foc părea că întreține viața într'ânsul sau că reprezintă sufletul său, mereu de veghe.

De fapt, aceasta-i numai o presupunere, căci dovezile

ne lipsesc.

Ceea ce-i sigur însă, e faptul că cele mai vechi generații ale rassei din care au eșit Grecii și Romanii au avut cultul morților și al focului, religie veche care nu-și lua zeii din natura fizică, ci omul însăși era obiect de adorație; ei adorau ființa invizibilă care sălăsluește în fiecare din noi, forța morală și gânditoare care însuflețește și stăpânește corpul nostru.

Această religie nu a avut întotdeauna o influență la fel de puternică asupra sufletului; ea slăbește puțin câte puțin, însă nu dispare niciodată. Contimporană cu primele timpuri ale rassei arice, ea pătrunse atât de adânc în sufletul acestei rasse, încât strălucita religie a Olimpului grec nu-i suficientă pentru a o desrădăcina, ci numai

creștinismul putea săvârși acest lucru.

Vom vedea în curând ce acțiune puternică a exercitat această religie asupra instituțiilor casnice și sociale ale celor vechi. Ea a fost concepută și stabilită în acea epocă îndepărtată când această rassă căuta să-și formeze instituțiile, și a determinat calea pe care au mers apoi popoarele.

### CAPITOLUL IV

# Religia casnică.

Nu trebue să ne închipuim această veche religie ca pe acelea cari au fost fundate mai târziu de umanitatea mai avansată. De foarte multă vreme, oamenii nu mai admit o doctrină religioasă decât cu următoarele condiții: prima ca să-i anunțe un Dumnezeu unic; iar cealaltă, ca să se adreseze tuturor oamenilor și să fie accesibilă tuturor, fără a respinge sistematic nici o clasă și nici o rassă. Religia primelor timpuri nu împlinea însă nici una din aceste condiții; nu numai că nu oferea spre adorare un zeu unic, dar acești zei nu primeau să

fie adorați de toți oamenii. Ei nu apăreau ca zei ai geniului uman. Ei nu semănau nici măcar cu Brahma, care era barim zeul unei mari caste, nici cu Zeus Panhellenicul, care era al unei întregi nații. In această religie primitivă fiecare zeu era adorat de o familie numai. Religia era pur casnică.

Trebue să luminăm acest punct important; căci fără aceasta n'am putea înțelege foarte strânsa relație care s'a stabilit între aceste vechi credințe și constituirea familiei grece și romane.

Cultul mortilor nu se asemănà deloc cu acela pe care-l au creștinii pentru Sfinți. Uma din cele dintâi reguli ale acestui cult era că nu putea fi săvârșit de fiecare familie decât pentru mortii cari le apartineau prin sânge. Funerariile nu puteau fi îndeplinite religios decât de ruda cea mai apropiată. Cât despre cina funebră care se reînoia apoi la epoci determinate, singură familia avea dreptul să asiste si orice străin era exclus cu severitate 1. Se credea că mortul nu primea ofranda decât din mâna alor săi; nu voia cult decât din partea descendentilor săi. Prezenta unui om străin de familie turbura linistea manilor. Ŝi legea interzice străinului să se apropie de un mormânt?. A atinge cu piciorul, chiar din nebăgare de seamă, un mormânt, era un act nelegiuit, pentru care trebuja să ceri iertare mortului si să te purifici pe tine. Cuvântul prin care cei vechi desemnau cultul mortilor este semnificativ; Grecii spuneau πατριάζειν3, Latinii spuneau parentare. Inseamnă că rugăciunea și

Pollux, III, 10.

¹ Legea lui Solon oprea să urmeze cineva gemând convoiul unui om care nu-i erà rudă (Plutarc, Solon, 21). Nu îngădulă femeilor să însoțească mortul decât până la gradul de nepoate, ἐντὸς ἀνεψια-δῶν (Demostene, In Macartatum, 62—63. Cf. Ciceron, De legibus, II, 26. Varron, L. L., VI, 13: Ferunt epulas ad sepulcrum quibus jus ibi parentare. Gaius, II, 5, 6: Si modo mortui funus ad nos pertineat.

<sup>2</sup> θὸν ἔξεοτιν ἐπ' ἀλλότρια βαδίζειν (legea lui Solon, in Plutarc, Solon, 21). Pittacus omnino accedere quemquam vetat in funus aliorum (Cicero, De legib., II, 26).

ofranda erau adresate de fiecare părinților săi . Cultul morților era întradevăr cultul strămoșilor . Lucian, ironizând părerile vulgului, ni le explică clar când spune: "Mortul care n'a lăsat fiu nu primește pomana și-i expus la foame veșnică".

In India ca și'n Grecia, pomana nu putea fi făcută nnui mort decât de aceia cari coborau dintrânsul. Legea Indicnilor ca și legea ateniană oprea admiterea unui străin, fie el un prieten, la ospățul funebru. Era așa de necesar ca aceste mese să fie oferite de descendenții mortului și nu de alții, încât se presupunea că manii, în locașul lor, pronunțau adesea această rugăminte: "De-ar da zeii să se nască mereu din neamul nostru fii, cari să ne ofere deapururi orez fiert cu lapte, miere și unt închegat".

Urmà de aici că'n Grecia și la Roma, ca și'n India, fiul avea datoria să facă libații și sacrificii manilor tatălui său și tuturor strămoșilor. A lipsi dela această datorie era nelegiuirea cea mai gravă ce se putea comite, pentrucă întreruperea acestui cult făcea să decadă o serie de morți și distrugea fericirea lor. O astfel de neglijență era un adevărat paricid, multi plicat de atâtea ori câți strămoși erau în familie.

Dacă, dimpotrivă, sacrificiile erau totdeauna îndeplinite după rit, dacă alimentele erau aduse pe mormânt

<sup>1</sup> Astfel citim în Iseu, De Meneclis hered., 46: "Dacă Menecles n'are copii, sacrificiile casnice nu vor avea loc pentru dânsul și nimeni nu-i va aduce ofrandă anuală pe mormânt". Alte pasagii ale aceluiaș orator arată că totdeauna fiul trebuie să aducă bănturile pe mormânt; De Philoct. hered., 51; De Apollod hered., 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cel puțin la origină, căci mai târziu cetățile au avut și ele eroii lor topici și naționali, cum vom vedea mai departe. Vom vedea deasemeni că adopția creia o rudenie factice și dădea dreptul la onorarea unei serii de strămosi.

<sup>8</sup> Lucian, De luctu.

<sup>4</sup> Legile lui Manu, III, 138; III, 274.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> E ceia ce limbajul gree numește ποιτίν τὰ νομιζόμενα (Eschin in Timarch., 40; Dinare, in Aristog, 18) Cf. Plutare, Caton, 15: χοὴ τοῖς γονεῦσιν ἐναγίζειν. Vezi cum Dinare reprosesză lui Aristogiton că n'a făcut sacrificiul anual tatălui său mort în Eritrea. Dinare în Aristog., 18.

la zile fixe, atunci strămoșul devenia un zeu protector. Dușman tuturor acelora cari nu coborau din el, îi gonea dela mormântul său, lovindu-i cu boală, dacă se apropiau; pentru ai săi era bun și ajutător. Era un schimb continuu de servicii între viii și morții fiecărei familii. Strămoșul primea dela descendenții săi seria ospețelor funebre, adică singurele multumiri pe cari le mai putea avea în viața de apoi. Descendentul primea din partea strămoșului ajutorul și forța de care avea nevoic în viața aceasta. Cel viu nu se putea lipsi de cel mort, nici mortul de cel viu. Prin aceasta se crea o legătura puternică între toate generațiile unei aceleiași familii și astfel formau un corp pe veci de nedespărțit.

Fiecare familie avea mormântul sau, în care morții veneau să se odihnească unul după altul, întotdeauna

împreună.

Toți aceia de acelaș sânge trebuiau să fie îngropați la un loc și nici un altul din altă familie nu putea fi primit. Acolo se celebrau ceremoniile și aniversările. Acolo

1 Anticul obiceiu al mormintelor de familie e formal dovedit. Cuvintele τάφος πατρώος, μνήμα πατρώον, μνήμα τών προτόνων, apar foarte des la Greci, cât și la Latini tumulus patrius, monu mentum gentis. Demostene in Eubulidem, 28: τὰ πατρώα μνήματα ών κοινωνούσιν δσοιπερ είαι του γένους. Legea lui Solon interziceà să fie îngropat un om din altă familie; ne alienum inferat. (Cic. De leg., II, 26) Demostene. in Macartatum, 79, descrie mormantul aunde se odihnese toți cei cari descind din Buselos; se numeste monumentul Buselizilor; acesta este un loc mare înconjurat de o împrejmuire, urmand obiceiului antic". Mormantul Lakiazilor, µvήματα Κιμών.α e mentionat de Marcellinus, biograful lui Tucydide, si de către Plutare, Cimon, 4. - Este o veche anecdotă care dovedește cât erà de necesar ca fiecare mort să fie îngropat în mormântul familiel sale; se povestea că Lacedemonienii, pe punctul de a da lupta cu Messenienii, legaseră de brațul lor drept scmne deosebite, pe care erà seris numele flecarnia si acela al tatalni ean, pentru ca în caz de moarte corpul să poată fi recunoscut și transportat în mormântul strămoșilor săi; acest exemplu de moravuri antice ne-a fost conservat de către Justin, III, 5. Eschyl face aluzie la acelas obiceiu atunci cand spune, vorbind de războinicii cari vor pierl, că vor fi readuși în pământul strămosesc. τάφων πατρφων λαχαί (Cei sapte contra Tebei, I, 914) - Romanii aveau deasemenea morminte de familie; Cicero, De offic., - 47: Sanguinis conjunctio, eadem habere monumenta majorum, iisdem uti-

### RELIGIA CASNICA

fiecare familie credea că-și vede strămoșii săi sfințiți. Întimpurile foarte vechi, mormântul era chiar pe proprietatea familiei, în mijlocul locuintei, ca fii intrând sau iesind din casa lor să întâlnească de fiecare dată parinții, și de fiecare dată să le adreseze o rugăciune ". Astfel strămoșul rămânea în mijlocul a lor săi; invizibil, însă întotdeauna prezent, continua să facă parte din familie. si să-i servească de sef. El, nemuritorul, fericitul, divinizatul, se interesa de ceia ce lăsase muritor pe pământ, le cunostea nevoile, le sprijinea slăbiciunile. Și acel care era încă în viată, care muncea, care, dupa expresia antica nu-si plătise încă datoria fată de existentă, acela avea în jurul sau călăuzele și sprijinitorii săi: acestia erau strămosii. In mijlocul greutăților ei invocau bătrâna lor întelepciune; la nenorocire le cereau o consolare, în primejdie un sprijin, după o greșală, iertare.

Fără îndoială astăzi cu multă greutate ne putem imagina că cineva a putut să-și adore tatăl sau strămoșul său. A face din om un zeu ni se pare tocmai opusul religiei. Ne este aproape tot atât de greu să înțelegem vechile credințe ale oamenilor cum le-ar fi fost și lor să le imagineze pe ale noastre. Să ne gândim că cei vechi nu aveau încă idei despre creație; pentru ei misterul generației era ceia ce ar putea fi pentru noi acel al creației. Generatorul li se părea o ființă divină și deaceia îi adorau străbunul. Trebuie ca acest sentiment să fi fost foarte natural și puternic, căci el apare ca principiu al unei religii la originea aproape a tuturor societăților umane; îl găsim la Chinezi ca și la Greci, Geți și Sciți, la popoarele Africei ca și la acelea ale Lumei-Noui 2. Focul sacru, care era atât de strâns asociat de cultul

sacris, sepulcra habere communia. Ca și în Grecia nu eră îngăduit să îngropi membrul unei alte famili; Cicero, Do legib, II, 22: Mortu-um extra gentem inferri fas negant. Vezi Ovidiu Tristele, IV, 3, 45. Velleius, II, 119; Suetoniu, Nero, 50; Tiberiu 1; Cicero, Tuscul, 1, 7, Digeste, XI, 7; XLVII, 12, 5.

1 Euripide, Elena, 1163-1168.

La Étrusci și la Romani era obiceiul ca fiecare familie să păstreze chipurile strămoșilor în jurul căminului. Aceste imagini erau oare numai portrete de familie ori idoli?

morților, avea de asemenea drept caracter esențial că apartinea numai unei singure familii.

El represintà strămoșii, era providența unei familii și nu avea nimic comun cu focul familiei vecine, care era o altă providență. Fiecare foe sfânt proteja pe ai sai.

Intreagă această religie era închisă în cuprinsul casei. Cultul nu era public. Toate ceremoniile se săvârșiau numai în mijlocul familiei. Focul stânt nu era așezat niciodată afară din casă și nici aproape de poarta exterioară, unde un străin l-ar fi putut vedea. Grecii îl așezau de asemenea într'o împrejmuire care-l apăra de atingerea sau chiar privirea profanilor. Romanii îl ascundeau în mijlocul locuinței lor. Toți acești zei, Foc sfânt, Lari, Mani erau numiți zei ascunși sau zeii interiorului. Toate aceste religii erau săvârșite în secret, sacrificia occulta, spune Cicero; era destul ca o ceremonie să fie zărită de un străin, ca să fie turburata, pângărită de această singură privire.

Pent.u această ieligie casnică nu există nici reguli uniforme, nici ritual comun. Fiecare familie avea independența desăvârșită. Nici o putere exterioară nu avea dreptul să reguleze cultul sau credința sa. Nu era alt preot decât tatăl; ca preot nu cunoștea nici o ierar-hie. Pontiful din Roma sau arhontele din Atena puteau să se intereseze dacă șeful familiei săvârșea toate riturile religioase, nu aveau însă dreptul să-i ordone nici o modificare. Suo quisque ritu sacrificium faciat, aceasta era regula absolută. Fiecare familie avea ceremoniile cari-i erau proprii, sărbătorile sale particulare, formulele sale de rugăciune și imnurile sale. Tatăl, singurul inter-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ευτία πατρώα, Focus patrius. De asemenea în Veda, Agni este invocat ca zeu casnic.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Iseu, De Cironis hereditate, 15-18.

Această împrejmuire erà numită হρχος.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Θεοί μόχ:οί, dii Pen ites. Cicoro, De nat. Dror, II, 27: Penates, quod penitus insident. Servius Aen., III, 12: Penates ideo appellantur quod in penetratibus aedium coli solebant.

<sup>6</sup> Cicero. De arusp. resp., 17.

Varron, De ling. lat., VII, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hesiod, Opera, 701. Macrob. Sat. I, 16. Cic., De legib., II, 11: Ritus familiae patrumque servare.

pret și singurul pontifice al religiei sale, avea singur dreptul de inițiare, însă numai față de fiul său. Riturile, durata rugăciuniii, cântecele, care formau o parte esențială a acestei religii casnice, erau patrimoniu, o proprietate sfântă, pe care familia n'o împărțea cu nimeni și era chiar interzis s'o împărtășesti străinilor. Astfel se petreceau lucrurile în India: "Âm drept cea mai puternică armă împotriva inamicilor, spune brahmanul, cântecele sfinte pe care le am moștenire dela strămoși și pe cari mi le-a transmis tatăl meu".

Astfel religia nu resida în temple ci în locuință; fiecare avea zeii săi; fiecare zeu nu proteja decât o singură familie și nu era zeu decât într'o singură casă. Nu putem rațional presupune ca o religie cu acest caracter să fi fost revelată oamenilor de imaginatia nuternică a unuia din ei, sau că le-ar fi fost împărtășită de o castă de preoți. Ea s'a născut spontan în spiritul uman: leagănul său a fost familia; fiecare familie și-a făcut zeii săi.

Această religie nu se putea propaga decât prin generație. Tatăl dând viață fiului său, îi dădea în acelaș timp și credința, cultul său, dreptul de a întreține focul sfânt, de a cferi ospățul funebru; de a pronunța formulele rugăciunii. Generația stabilia o legătură misterioasă între copilul care se năștea și toți zeii familiei. Acești zei formau însăș familia sa, Θεοὶ ἐγγενεῖς; erau în sângele său. Θεο σύναιμοι ³. Copilul prin naștere aducea drepul de a-i adora și a le oferi sacrificii, tot așa cum, mai târziu, când moartea îl va fi divinizat și pe dânsul, va trebui la rândul său să fie socotit printre acești zei ai familiei.

Trebuie să observăm însă particularitatea, că religia cesnică ou se propoga decât în linie bărbătească. A-

l Rig-Veda, tr. Langlois, t. I, p. 113. Legile lui Manu mentionează adesea riturile particulare fiecărei familii: VIII, 3; IX, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sofocle. Antig., 199; Ibid., 659. A se compara παιρώοι θεοί in Arislofan, Viespile, 388; Eschyle, Pers., 404. Sofocle, Electra 411; θεοί γενέθλιοι, Platon, Legile, V, p. 724; Di generis, Ovid, Fast., II, 631.

ceasta fără îndoială era în legătură cu ideea pe care și-o

făceau oamenii despre generație 1.

Credința vremurilor primitive, așa cum o găsim în Veda și după rămășițele pe care le găsim în întreg dreptul grec și roman, a fost că puterea reproductoare sălășluia numai în tată. Singur tatăl poseda principiul misterios al ființei și transmitea scânteia de viață. Din această veche părere a rezultat faptul transmiterii cultului casnic numai în linie bărbătească, femeia neputând participa la el decât prin intermediul tatălui sau soțului său, și în sfârșit, după moarte, femeia neavând aceiaș parte ca și bărbatul la cult și ceremoniile funebre. Au mai rezultat încă și alte consecințe foarte grave în dreptul privat și în constituirea familiei; pe acestea le vom vedea mai departe.

Vedalele numese focul sacru causa posterității masculine, Viez Mitakchara, trad. Orianne, p. 139.

### CARTEA II

## Familia

### CAP. I

# Religia a fost principiul constitutiv al familiei antice

Daca ne ducem cu gândul în mijlocul acestor vechi generații de oameni, găsim în fiecare casă, un altar și în jurul acestui altar reunită familia. Ea se adună îm fiecare dimineață pentru a-i adresa focului primele sale rugăciuni și în fiecare seară pentru a-l invoca pentru ultima dată. In cursul zilei, ea se mai strânge încă în jurul lui pentru prânzul la care participă toți cu credință, după ce au făcut rugăciunea și libațiunile. În toate actele sale religioase, întreaga familie cântă imnurile moștenite dela strămoși.

Afară din casă, aproape, în câmpul vecin, este un mormânt. Acesta-i a doua locuință a familiei. Acolo odinnesc laolaltă mai multe generații de strămoși; moartea nu i-a despărțit. Rămân grupați în această de a doua existență și continuă să formeze o familie strâns legată.

Intre partea vie și cea dispărută a unei familii, nu-i decât această distanță de câțiva pași, care desparte locuința de mormânt. La zile anumite, care sunt determinate pentru fiecare de religia sa casnică, cei vii se reunesc lângă strămoși. Ei le duc prânzul funebru, le varsa lapte și vin, depun prăjituri și fructe, ori ard pentru ei carnea unei victime. In schimbul acestor ofrande le cer protecția, îi numesc zeii lor și le cer să facă ogorul fertil, în casă să aducă prosperitate, să facă sufletele virtuoase.

Principiul familiei antice nu-i numai generația. Dovadă e faptul că sora nu înseamnă în familie ceia ce înseamnă fratele, că fiul emancipat sau fiica odată căsătorită încetează de a mai face parte dintrânsa; mai sunt apoi unulte alte dispoziții importante ale legilor grecești și rou nue, pe care vom avea prilejul să le examinăm mai

departe.

Principiul familiei nu-i însă nici afecțiunea naturală, căci dreptul grec și cel roman nu țin socoteală de acest sentiment. El poate să existe în fundul sufletelor. în drept nu înseamnă nimic. Tatăl își poate iubi fiica, însă nu-i poate lăsa moștenire bunurile sale. Legile de succesiune, adică acele dintre legi cari dovedesc cel mai bine ideia ce-și făceau despre familie, sunt în contradicție flagrantă, fie cu ordinea nașterei, fie cu afectiunea naturală.

Istoricii dreptului roman, observând foarte just că nici nașterea, nici afecțiunea nu erau temelia familiei romane, au crezut că această temelie era formată de puterea părintească sau cea maritală. Ei fac din această putere un fel de instituție primordială. Nu-și explică însă cum s'a format, decât prin superioritatea puterii bărbatului asupra femeii, a tatălui asupra copiilor. Or, e o mare greșală a pune forța la originea dreptului. Vom vedea de altfel mai departe că autoritatea părintească sau cea maritală, departe de a fi o primă cauză, a fost ea însăși un efect; ea a derivat din religie și a fost stabilită de dânsa: nu e deci principiul care a constituit familia.

Ceia ce unește membrii familiei antice, e ceva mai puternic decât nașterea, sentimentul, sau forța fizică; e religia focului sfânt și a strămoșilor. Ea face ca fami-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bine ințeles că vorbim act de dreptul cel mai vechiu. Vom vedea mai departe că aceste legi vechi au fost modificate.

lia să formeze un corp unit în această viață și chiar în cea viitoare. Familia antică este o asociație religioasă mai mult decât una naturală. Astfel vom vedea mai departe, că femeia nu va fi socotită ca făcând parte dintrînsa, decât în măsură în care ceremonia sacră a căsătoriei o va fi inițiat în cult, că fiul nu va mai face parte dacă va fi renuntat la cult sau dacă a fost emancipat, că cel adoptat va fi, dimpotrivă, un adevărat fiu, pentrucă dacă nu are legătura de sânge, va avea ceva mai mult, comunitatea cultului; că legatarul care va refuza să a-dopte cultul unei familii, nu va putea avea succesiunea: că, în sfârșit, rudenia și dreptul de mostenire vor fi regulate nu după naștere, ci după drepturile de participare la cult, așa cum le-a stabilit religia. Fără îndoială că nu religia a creiat familia, dar sigur că dânsa a fost aceia care i-a dat regulele, și de aci a venit faptul că religia antică a avut o constituție atât de deosebită de aceea pe care ar fi avut-o, dacă ar fi avut la bază numai sentimentele naturale.

Vechea limbă greacă avea un cuvânt foarte semnificativ pentru a desemna o familie: se spunea ἐπίστον, cu vânt care înseamnă literal, ceiace este lângă focul sacru. O familie era un grup de persoane cărora religia le îngăduie să invoace acelaş foc sacru, și să ofere prânzul funebru aceloraş strămoși.

### CAPITOLUL II

### Căsătoria

Prima instituție pe care a stabilit-o religia a fost cu drept cuvânt căsătoria.

Trebuie să observăm că această religie a căminului și a strămoșilor, care se transmitea din bărbat în bărbat, nu aparținea totuși exclusiv omului: femeia avea parte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, V, 93, pentru a spune 700 familii întrebuințează expresia έπτακόσια ἐπίστια. În alt loc, I, 176 pentru a spune 80 de familii, spune δγδοώκοντα ἐστίαι. Acelaş expresie în Plutare, Romulus, 9.

la cult. Fată, asista la actele religioase ale tatălui său; căsătorită, la acele ale bărbatului.

Se presimte numai prin aceasta caracterul esențial al uniunei comjugale la cei vechi. Două familii trăesc alături una de alta, dar au zei diferiți. Intr'una din ele, o tânără ia parte, din copilărie, la religia tatălui său: invoacă alterul său; îi oferă în fiecare zi libații, îl înconjură de flori si de ghirlande în zilele de sărbătoare, îi cere protectia, îi multumeste pentru binefaceri. Acest altar părintesc e zeul său. Dacă un tânăr din familia vecină o cere în căsătorie, atunci e vorba pentru dâusa de cu totul alteeva decât de a trece dintr'o casă în alta. E vorba de a părăsi altarul părintesc, pentru a merge să invoace altarul sotului său. E vorba de a schimba religia. de a practica alte rituri si de a prouunța alte rugăciuni. E vorba de a părăsi zeul copilăriei sale pentru a se pune sub imperiul unui zeu pe care nu-l cunoaște. Să nu nădăiduească că poate să rămână credincoasă unuia, onorâud pe celălalt, căci în această religie e un principiu imuabil, că o aceias persoană nu poate invoca două altare sau două serii de strămoși. "Dela căsătorie, spune unul din cei vechi, femeia nu mai are nimic comun cu religia casnică a părinților săi: sacrifică la altarul sotului 1".

Căsătoria este deci un act grav pentru tânără și tot așa de grav pentru sot. Căci această religie cere să te fi născut lângă altar, pentruca să ai dreptul să sacrifici acolo. Şi totuși, dânsul va introduce lângă altarul său e străină; cu dânsa va face ceremoniile misterioase ale cultului său; îi va arăta riturile și formulele, cari sunt patrimoniul familiei sale. N'are nimic mai scump decât această moștenire; acești zei, rituri, imnuri, pe care le are dela strămoși, e ceiace-l protejează în viață, îl promite bogăția, fericirea, virtutea. Totuși, în loc de a păstra pentru sine această putere tutelară, cum își păstreză sălbatecul idolul sau amuleta, va admite ca o femeie s'o împartă cu dânsul.

<sup>1</sup> Dicearc, citat de Étienne de Byzance, νº πάτρα.

Astfel, când pătrundem în gândul acestor oameni vechi, vedem de ce importanță era pentru dânșii uniunea conjugală și cât de necesară era intervenția religiei. Nu trebuia oare ca prin vreo ceremonie sfântă tânăra să fie inițiată în cultul pe care avea să-l urmeze de aici înainte? Pentru a deveni preoteasă a acestui altar, de care n'o lega nașterea, nu-i trebuia oare un fel de inordinare sau adopție?

Căsătoria era ceremonia sfântă care trebuia să producă aceste mari efecte. E obișnuit la scriitorii latini sau greci să se desemneze căsătoria prin cuvinte cari indică un act religios . Pollux, care trăia în timpul Antoninilor, dar care poseda o foarte veche literatură, pe care noi n'o mai avem, spune că în timpurile vechi în loc de a desemna căsătoria prin numele său particular (γάμος) o desemna numai prin cuvântul τέλος, care înseamnă ceremonie sfântă ; ca si cum căsătoria fusese, în aceste timpuri vechi, ceremonia sfântă prin excelentă.

Ori, religia care făcea căsătoria nu era aceia a lui Jupiter, a Junonei sau a altor zei din Olimp. Ceremonia n'avea loc într'un templu; era îndeplinită în casă și o prezida zeul casnic. În adevăr, când religia zeilor cerești deveni preponderantă, nu se putu opri de a-i invoca și în rugăciunile căsătoriei; se luă chiar obiceiul de a se duce mai înainte la templu și de a oferi acestor zei sacrificii, cari se numeau preludiile căsătoriei. Dar partea principală și esențială a ceremoniei trebuia totdeauna să se săvârsească în fața altarului casnic.

Savaramsca in rata attarutu casnic.

La Greci, ceremonia căsătoriei se compunea, cum am spune, din trei acte. Primul se petrecea înaintea altarului tatălui. ξογγόηις; al treilea la altarul soțului, τέλος; al doilea, era trecerea dela unul la altul,πομπή.

1º In casa părintească, în prezența pretendentului, tatăl, înconjurat de obiceiu de familia sa, oferă un sacrificiu. Sacrificiul terminat, declară, pronunțând o formulă sacramentală, că-și dă fața tânărului. Această

<sup>·</sup> Θύειν γάμον, sacrum nuptiale.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pollux, III, 3, 38.

<sup>3</sup> Rooteketa, mporania, Pollur, III, 38,

declarație e absolut indispensabilă căsătoriei. Căci tânăra n'ar putea să meargă numai decât să adore altarul sotului, dacă tatăl n'ar fi despărțit-o în prealabil de altarul părintesc. Pentruca să intre în noua sa religie trebuie să fie deslegată de ori ce legătură cu prima ei religie 1.

2º Tânăra este transportată în casa soțului. Uneori, bărbatul însuși o conduce ². În anumite orașe sarcina de a aduce pe tânără aparține unuia din acei oameni cari crau învestiți la Greci cu un caracter sacerdotal și pe care-i numeau herolzi ³. Tânăra este de obiceiu așezată pe un car ⁴; are fața acoperită cu un văl și poartă pe cap o coroană. Coroana, cum vom avea adesea ocazia s'o vedem, era obișnuită în toate ceremoniile cultului. Rochia sa era albă. Albul era culoarea hainelor în toate actele religioase. Inaintea ei merge o torță; e torța nupțială ⁵. Pe tot parcursul se cântă în jurul ei un imn religios, care are drept refrend oμήν, d διαέναιε. Se numea acest imn himeneu si importanța acestui cântec sfânt era așa de mare că dădea numele ceremoniei întregi °.

Tânăra nu intră cu dela sine putere în moua locuință Trebuie ca bărbatul s'o ia pe sus, să simuleze o răpire, să scoată câteva țipete și femeile care o întovărășesc să se facă c'o apără. De ce acest rit? E oare un simbol al pudoarei tinerei? E puțin probabil; momentul pudoarii n'a sosit îneă: căci ceia ce se va îndeplini mai întâi în această casă, e o ceremonie religioasă. Nu vrea oare mai

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, VI, 130. Iseu, De Philoctem, Hered., 14. Demostem dă câteva cuvinte din formulă: ἐγγοῶ ἐπὶ δικαίοις δάμαρτα είναι (iu Stephanum, II, 18). Această parte a actului căsătoriei se mai numeà şi ἔκδοσις, traditio, Pollux, III, 35, Demostene, Pro Phormione, 32.

Pollux, III, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plutare, Quest. greeq, 27.

<sup>4</sup> Plutare, Quest. rom., 29. Photius, Lex., p. 52: παραλαδόντες αδτην έκ της πατρώας εστίας επί την αμάξαν άγουσιν είς την τοδ γαμοδντος.

<sup>6</sup> Iliada, XVIII, 492. Hestod, Scutum, 275: Euripide, Iphig in Aulis, 792; Phéniciennes, 344; Elena, 722-725. Pollux, III, 41; Lucian, Aétion, 5.

<sup>6</sup> Illiada, XVIII, 495. Hesiod, scutum, 280. Aristofan, Aves, 1720; Paz, 1332. Pollux, III, 37; IV, 80. Fotius, Biblieth., c. 239.

curând să se arate că femeia care va sacrifica la acest altar n'are prin ea însăși nici un drept, că nu se apropie de dânsul prin efectul voinței sale și că trebuie ca stăpânul locului și al zeului s'o introducă printr'un act al puterii sale? Oricum ar fi, după o luptă simulată, soțul o ridică în brațe și o trece ușa, dar având grijă ca picioarele ei să nu atingă pragul 1.

Ceiace precede e numai pregătirea și preludiul cere-

moniei. Actul sfânt va începe în casă.

3º Se apropie de altar, soția e pusă în prezența divinității casnice. O stropește cu apă lustrală; atinge focul sacru ². Se spun rugăciuni. Apoi ambii soți își împart o prăjitură, o pâine, câteva fructe ³.

Acest fel de ospăț frugal care începe și sfârsește printr'o libație și o rugăciune, această împărțire a hranei în fața altarului, pune pe cei doi soți în comuniune reli-

gioasă și'n comuniune cu zeii casnici 4.

Căsătoria romană semăna mult cu căsătoria greacă, și cuprindea ca și dânsa trei acte, traditio, deductio in domum, confarreatio.

1º Tânăra părăsește căminul părintesc. Cum dânsa nu-i legată de acest altar prin propriul său drept, ci numai prin intermediul tatălui, singură autoritatea tatălui o poate deslega. *Traditio* este deci o formalitate indispensabilă <sup>5</sup>.

<sup>2</sup> Ignem undamque jugalem (Valer. Flaccus, Argonaut., VIII, 245.)
<sup>3</sup> Plutare, Solan 20: Prace, carring, I. Access, obtento la Macado-

3 Plutarc, Solon, 20, Praec. conjug., I. Acelaşt oblicetu la Macedonent; Quintus, Curtius, VIII, 16: Jussit afferri i atrio more panen: hoc erat appud. Macedones sanctissimum coeuntium pignus; quem divisum gladio uterque libabat.

Asupra formelor particulare de traditio, de sponsio în dreptul roman, vezi textul așa de curios a lui Servius Sulpicius în Aulu-

Plutare, Licurg, 15: εγάμουν δι' άρπαγης. Denys din Halicarnas, II, 30: οδα εφ' δυρει της άρπαγης, άλλ' επί γάμω γενομένης, έλληνικόν και άρχαιον το έθος, και τρόπον συμπάντων και' οδς συνάπτονται γάμοι ταις γυναιξίν επιφανέστατον.

De aici aceasiă expresie a lui Platon, ταίς μετά θεών και (ερών γάμων ελθούσαις εἰς τὴν οἰκίαν, (Legile, VIII, p. 841) εἰ aceasta a lui Plutare, εἰς κοινωνίαν γένους ελθείν τὰ μέγιστα καὶ τιμιώτατα λαμοάνοντας καὶ δίδοντας (Viaja lui Teseu, 10). Acelaş scriitor spune, dealtminteri, ex nu-i legătură mai sfântă decât căsătoria, οὅκ ἐστι ἱερωτέρα κατάζευξις (Amatorius, 4).

2º Tânăra este condusă în casa soțului. Ca și'n Grecia, poartă văl și o cunună; o făclie nupțială precede cortegiul 1. Se cântă în jurul ei un vechiu imn reli-

gios. Cuvintele acestui ima se schimbară poate cu timpul, acomodându-se cu variațiile credinței și ale limbii; dar refrenul sacramental rămase totdeauna, fără a putea fi alterat: era cuvântul Talassie, cuvânt al cărui sens Romanii din timpul lui Horațiu nu-l înțelegeau mai mult întelegeau Grecii cuvântul buévate. era, probabil, restul sfânt și inviolabil al unei tormule antice 3.

Cortegiul se oprește în fața casei soțului. Aici, i se prezintă tinerei foc și apă. Focul este emblema divinității casnice; apa este cea lustrală, care servește familici la tonte actele religioase 3. Pentruca tânăra să intre în casă, trebuie, ca și'n Grecia, să se simuleze răpirea 4. Sotul trebuie s'o ia în brațe și s'o treacă peste prag, fără ca ea să-l atingă cu picioarele.

3º Sotia e condusă atunci înaintea altarului, acolo unde sunt Penații, unde toți zeii casnici și imaginele străbunilor sunt grupați împrejurul focului sacru. Cei doi soți, ca și'n Grecia, fac un sacrificiu, varsă libația, pronunță câteva rugăciuni și mănâncă împreună dintr'o prăjitură

d'n faina fina (panis farreus) 5.

Gella, IV, 4.-Cf. Plant, Aulularia, II, 2, 41-49; II, 3, 4; Tri nummus, V, 4; Cicero, ad Atticum, I, 3.

Ovid, Fastes. II, 558-661.

<sup>2</sup> Plutare, Romulus, 15.

\* Varron, De ling. lat., V, 61; Plutare, Quest. rom., 1. Servius ad Eneida, IV, 167.

<sup>4</sup> Plutare, Quest rom., 29; Romulus, 15. Macrobe, Saturn, I, 15.

Festus, Vo rapi.

<sup>5</sup> Pliniu, Ist. nat., XVIII, 3, 10: in sacrie nihil religiosius confarreationis vinculo erat, novacque nuptae fareum praeferebant. Denys, din Halicarn., II, 25: εκάλουν τοὸς ໂεροὸς γάμμους φαρράκια από της κοινωνίας του φαρρός. - Tacit, Ann., JV, 16; XI, 26-27. Juvenal, X, 329-336. Servius, ad En., IV, 103; ad. Georg., I, 31. Gains, I, 110-112. Ulpian, IX Digeste, XXIII, 2, 1.-Şi la Etruşti căsătoria se îndeplines printr'un sacrificiu (Varron, De re rust., II, 4) .-Aceleaşî obiceluri la vechii Indieni (Legile lui Manu, III, 27-30. 172; V, 152; VIII, 227; IX, 194. Mitackehara, trad. Orianne p. 166, 167, 236).

Această prăjitură mâncată în mijlocul recitării rugăciunilor, în prezenta și sub ochii divinităților familiei, e ceiace face unirea sfântă dintre soț și soție <sup>1</sup>. Din acel moment sunt asociați în acelaș cult. Femeia are aceiași zei, aceleași rituri, aceleași rugăciuni, aceleași sărbatori ca și bărbatul său. De aici această veche definiție a căsătoriei, pe care ne-au păstrat-o jurisconsulții: Nuptiae sunt divini juris et humani communicatio. Și aceastălaltă: Uxor socia humanae rei atque divinae <sup>2</sup>. Inseamnă că femeia a venit să împărtășească religia soțului, această femeie pe care însăși zeii, cum spune Platon, au introdus-o în casă.

Femeia astfel măritată păstrează cultul morților; dar ea nu duce cina funebră propriilor ei strămoși; nu mai are acest drept. Căsătoria a despărțit-o complect de familia tatălui său și a rupt toate raporturile religioase cu dânsa. Ea aduce ofrandă strămoșilor soțului ei; face parte din familia lor; au devenit străbunii ei. Căsătoria i-a dat a doua naștere. Ea este deacum înainte fica soțului ei, filiae loco, spun jurisconsulții. Nu poate aparține la două familii, nici la două religii casnice; femeia este cu totul în familia și religia soțului ei. Se vor vedea consecințele acestei reguli în dreptul succesoral.

Instituția căsătoriei religioase trebuie să fie tot așa de veche la rassa indo-europeană ca și religia casnică, căci una nu se poate fără alta. Această religie a învățat pe om că uniunea conjugală este altceva decât un raport al sexelor și o afecțiune trecătoare; dânsa a unit doi soți prin legătura puternică a unui acelaș cult și acelorași credințe. Ceremonia nunților era dealminteri așa de solemnă și producea așa de grave efecte, încât nu trebuie să fim surprinși că acești oameni n'au crezut-o permisă

<sup>&#</sup>x27;Vom vorbi mai departe de alte forme de căsătorie întrebuințate la Romani și unde nu intervenea religia. Aici e deajune să spunem că mariajul sfânt ne pare cel mai vechiu; căci corespunde celor mai vechi credințe și a dispărut numai pe măsură ce acestea au slăbit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Digeste, XXIII, 2. Codul lui Just., IX, 32, 4. Denye din Halicarn., II, 25: ποινονός χρημάτων καὶ ἐρων.

și posibilă decât pentru o singură femeie în fiecare casă. O astfel de religie nu putea să admită poligamia.

E foarte lesne de închipuit că o asemenea legătură era foarte greu de desfăcut și că divortul era aproape imposibil. Dreptul roman îngăduia cu ușurință desfacerea căsătoriei făcută prin coemptio sau prin usus; desfacerea căsătoriei religioase însă se făcea cu mare greutate. Pentru această deslegare era necesară o nouă ceremonie sacră; căci singură religia putea desface ceia ce tot dânsa unise. Efectul ceremoniei numită confarreatio nu putea fi distrus decât prin altă ceremonie numita diffareatio. Cei doi soti cari voiau să se despartă apăreau pentru ultima dată în fața focului sacru; un preot și martori erau de fată. Li se înfățișa soților, ca și în ziua cununiei, o prăjitură făcută din cea mai bună făină2. Probabil însă că ei o respingeau în loc să o împartă. Apoi, în loc de rugăciuni, ei pronunțau formule "de un caracter stra-niu, sever, dușmănos, înfricosător", un fel de blestem prin care femeia renunta la cultul si zeii sotului. Atunci, legătura religioasă era ruptă. Comunitatea cultului încetând, orice altă comunitate înceta de plin drept si căsătoria era anulată.

#### CAPITOLUL III

# Despre continuitatea familiei; celibatul interzis; divorț în caz de sterilitate. Inegalitate între fiu și fiică

Credințele relative la morți și cultul care le era datorit au constituit familia antică și i-au dat cea mai mare parte din reguli.

<sup>&#</sup>x27;Cel puțin la origine. Denys din Halicarnas, II, 25, spune categorie că nimic nu putea de face o asemenea căsătorie. — Facultatea divorțului pare a se fi întrodus destul de timpuriu în dreptul atic.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Festus v. Diffarcatio. Pollux, III, ἀποπομπή. Se poale citi pe o inscripție: Sacerdos confarreationum et diffarreationum. Oreiti No. 2648.

Φρικώδη, άλλόκοτα, σκυθρώπα. Plutare, Quest. rom. 50.

Am văzut mai sus că omul, după moarte, era socotit ca o ființă fericită și divină, cu condiția însă ca cei vii să-i ofere întotdeauna prânzul funebru. Dacă aceste ofrande încetau, era rău pentru mort, care devenia demon nenorocit și răufăcător. Căci în epoca când aceste vechi generații începuse să-și reprezinte viața viitoare, nu se gândise la recompense și la pedepse; credeau că fericirea mortului nu depindea de purtarea din timpul vieții, ci de aceia pe care o aveau descendenții săi față de dânsul. Astfel fiecare tată aștepta dela urmașii lui seria de prânzuri funebre care trebuia să asigure manilor săi liniștea și fericirea.

Această părere a fost principiul fundamental al dreptului casnic la cei vechi. Mai întâi a decurs deaici această regulă, că fiecare familie trebuie să se perpetueze mereu. Morții aveau nevoie să nu li se stingă descendența. În mormântul în care trăiau, ei n'aveau alt subiect de neliniște. Unicul lor gând ca și unicul lor interes era, ca să aibă totdeauna pe cineva din sângele lor pentru a le aduce ofrande la mormânt. Și Îndianul credea că acești morți repetau mereu: "Să dea cerul să se nască totdeauna în linia noastră fii, cari să ne aducă orez, lapte și miere". Indianul mai spunea: "Stingerea unei familii pricinuește ruina religiei acestei familii; strămoșii, lipsiți de ofranda prăjiturilor, cad în rândul nenorociților".

Oamenii din Italia și din Grecia au crezut multă vreme la fel. Dacă nu ne-au lăsat în scrierile lor o expresie a credințelor lor tot așa de clară ca aceia pe care o găsim în vechile cărți ale Orientului, cel puțin legile lor sunt de față pentru a mărturisi vechile lor păreri. La Atena, legea însărcina pe primul magistrat al cetății să vegheze ca nici o familie să nu se stingă <sup>2</sup>. La fel, legea romană avea grijă să nu lase să se desființeze vreun cult casnic <sup>3</sup>. Se citește într'un discurs al unui orator atenian: "Nu există om care, știind că are să moară, șă aibă așa de pu-

<sup>&#</sup>x27; Bhagavad-Gita, I, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Isen, De Apollod, hered., 30; Demostene, in Macart., 75.
<sup>3</sup> Cicero, De legibus, 11, 19: Perpetua sint sacra. Denye, IX, 22: Γνα μή ίσρὰ ἐπλείφθη πατρψα.

țină grijă de sine, încât să vrea să-și lase familia făiă desrendenți; căci n'ar avea atunci pe nimeni care să-i îndeplinească cultul datorit morților ". Ficeare avea deci un interes puternic să lase un fiu după dânsul, convins că era vorba de fericita sa nemurire. Mai era și o datorie față de strămoși, decarece fericirea lor nu putea să dureze decât atât timp cât dura familia. Astfel, legile lui Manu numeau pe fiul cel mai mare "cel care-i născut pentru îndeplinirea datoriei".

Ajungem astfel la unul dintre caracterele cele mai de seamă ale familiei antice. Religia, care a format-o, cere imperios ca dânsa să nu piară. O familie care se stinge e un cult care moare. Trebuie să ne înfățișăm aceste familii în epoca când nu s'au alterat încă credințele. Fiecare dintrânsele posedă o religie și zei, prețios depozit asupra căruia trebuie să vegheze. Cea mai mare nenorocire de care se teme pietatea sa e ca să nu se stingă neamul. Căci atunci religia sa ar dispare de pe pământ, focul depe vatră s'ar stinge, întreaga serie a morților ar cădea în uitare ș'in mizeria eternă. Marele interes al vieții umane e de a continua descendența pentru a continua cultul.

In virtutea acestor păreri, celibatul trebuia să fie în acelaș timp o gravă nelegiuire și o nenorocire: o nelegiuire, pentrucă celibatarul punea în pericol fericirea manilor familiei sale; o nenorocire, pentrucă dânsul n'avea să primească nici un cult după moarte și nici să cunoască "ceiace înveselește pe mani". Era în acelaș timp pentru dânsul și pentru strămoșii săi un fel de blestem.

Este locul să credem că în lipsă de legi, aceste credințe religioase fură multă vreme deajuns pentru a împiedica celibatul. Dar mai mult decât atât, se pare că din momentul apariției legilor, dânsele se pronunțară că celibatul era un lucru rău și vrednic de pedepsit. Denys din Halicarnas, care adunase vechile anale ale Romei, spune că ar fi văzut o veche lege care obliga pe tineri

<sup>1</sup> Ison, VII, De Apolod. hered., 30. Cf. Stobée, Germ., LXVII, 25: εὶ γὰρ, ἐκλίποι τὸ γένος, τοὺς τοῖς θέσει.

să se însoare <sup>1</sup>. Tratatul Legilor lui Cicero, tratat care reproduce aproape totdeauna, sub o formă filozofică, vechile legi ale Romei, cuprinde una care interzice celibatul <sup>2</sup>. La Sparta, legislația lui Lycurg pedepsea sever pe cel ce nu se căsătorea <sup>3</sup>. Se știe din mai multe anecdote că atunci câud celibatul încetă să mai fie oprit de legi, fu încă multă vreme oprit de obiceiuri. Se pare însfârșit, dintr'un pasagiu al lui Pollux că, în multe orașe grecești, legea pedepsea celibatul ca un delict <sup>4</sup>. Aceasta cra conform cu credințele; omul nu-și aparținea sie-și; aparținea familiei. Era un membru într'o serie și nu trebuia ca seria să se oprească la dânsul. Nu era născut la întâmplare; fusese întrodus în viață pentru ca să continue un cult; nu trebuia să părăsească viața fără să fie sigur că acest cult are să fie continuat după dânsul.

Dar nu era deajuns să dea naștere unui fiu. Fiul care trebuie să perpetueze religia casnică, trebuia să fie fructul unei căsătorii religioase. Bastardul, copilul natural, acel pe care Grecii îl numeau vóbos și Latinii spurius, nu putea să îndeplinească rolul pe care religia îl punea în sarcina fiului. În adevăr, singură legătura sângelui nu constituia familia și mai trebuia încă legătura cultului. Ori, fiul născut dintr'o femeie care nu fusese asociată la cultul soțului prin ceremonia căsătoriei, nu putea să ia parte la cult <sup>5</sup>. N'avea dreptul să ofere cina funebră și familia nu se perpetua printrânsul. Vom vedea mai departe că, pentru aceiaș rațiune, n'avea drept la moștenire.

Căsătoria era deci obligatorie. N'avea de scop plăcerea; obiectul ei principal nu era unirea a două ființe care sc înțelegeau și care voiau să se asocieze pentru fericirea și pentru greutățile vieții. Efectul căsătoriei, în ochii religiei și a legilor, era, unind două ființe în acelaș cult casnic, să dea naștere unei a treia care să fie aptă să

Denys din Halicarnas, IX, 22.

Cicero, De legibus, III, 2.
 Plutare. Lycurg., 15; Apophth. des Lacédémoniens; cf. Vie de Lysandre, 30: άγαμίου δίκη.

Pollux, III, 48.

Isée, VI. De Philoct. her. 47. Demostene, in Macartatum. 51.

continue acest cult. Apare clar acest lucru din formula sacramentală ce se pronunța în actul căsătoriei: Ducere uxorem liberum quaerendorum causa, spuneau Romanii: παίδων επ' άρότω γνησίων, spunea Grechi 1.

Căsătoria fiind contractată pentru a perpetua familia, părea drept să poată fi ruptă dacă femeia era sterilă. Divortul, în acest caz, a fost totdeauna un drept la cei vechi; e posibil chiar să fi fost o obligație. În India, religia prescria ca "femeia sterilă să fie înlocuită după opt ani"<sup>2</sup>. Că datoria ar fi fost aceias în Grecia și la Roma, nici un text formal n'o probează. Totuși, Herodot citează doi regi din Sparta cari au fost constrânși să-și îndeparteze femeile pentrucă erau sterile. In ceia ce privește Roma, se cunoaste îndeajuns istoria lui Carvilius Ruga, al cărui divort este primul pe care l-au menționat analele romane. "Carvilius Ruga, spune Aulu-Gelu, bărbat dintr'o mare familie, se desparti de soția sa prin divort, pentrucă nu putea să aibă dela dânsa copii. O iubea cu mult drag și n'avea decât să se laude cu purtarea ei. Dar dânsul sacrifică dragostea sa religiei jurământului, pentrucă jurase (în formula căsătoriei) c'o lua de soție ca să aibă copii" 4.

Religia spunea că familia nu trebuie să se stingă; orice afectiune si orice drept natural trebuiau să cedeze în fața acestei reguli absolute. Dacă o căsătorie era sterila din cauza bărbatului, familia trebuia totuși să continue. Atunci un frate sau o rudă a sotului trebuia să se substitue lui, și femeia era ținută să se dea acestui om. Copilul care se năștea de aici, era considerat ca fiul soțului și continua cultul lui. Acestea erau regulele la vechii Îndieni: le regăsim în legile din Atena și Sparta . Atât

<sup>1</sup> Menandru, fragm. 185. Demostene, in Neaeram, 122. Lucian, Timon, 17. Eschyl, Agamemnon, 1207. Alciphron, I, 16.

<sup>2</sup> Legite lui Manu, IX, 81.

Herodot, V, 39; VI, 61.
Aulu-Gelu, IV, 3. Valeriu-Maxim, II, 1, 4. Denys, II, 25.

<sup>5</sup> Plutarc, Solon, 20. - Astfel trebule inteles celace Xenofon și Plutare spun despre Sparta: Xen. Resp. Laced., I; Plutare, Lycurg, 15. - Cf. Legile lui Manu, IX, 121.

de mare era puterea acestei religii! atât de mult datoria

religioasă trecea înaintea celorlalte.

Cu și mai multă dreptate legislațiile vechi prescriau căsătoria văduvei, când n'avusese copii, cu ruda cea mai apropiată a soțului său. Fiul care se năștea era socotit fiul defunctului.

Nașterea unei fete nu împlinea obiectul căsătoriei. In adevăr, fica nu putea să continue cultul, pentru motivul că, în ziua când se mărita, renunța la familie și la cultul tatătui său, și aparținea familiei și religiei soțului său. Familia se continua, ca și cultul, prin bărbați; fapt capital, ale cărui consecințe se vor vedea mai departe.

Fiul deci era așteptat, era necesar; pe dânsul îl reclama familia, strămoșii, căminul. "Prin el, spuneau vechile legi ale Indienilor, un tată își achită datoria față de manii strămoșilor săi și-și asigură lui însuși nemurirea". Acest fiu era tot așa de prețios în ochii Grecilor, căci trebuia să facă mai târziu sacrificiile, să ofere ospățul funebru și să conserve prin cultul său religia casnică. Astfel, în Eschyl, fiul este numit salvatorul căminului părinteso <sup>2</sup>.

Intrarea acestui copil în familie era semnalată prin tr'un act religios. Trebuia mai întâi ca dânsul să fie agreat de tată. Acesta, cu titlu de stăpân și de paznio pe viață al căminului, de reprezentant al strămoșilor, trebuia să se pronunțe dacă noul venit făcea parte din familie. Nașterea formà numai legătura fizică; declarația tatălui constituia legătura morală și religioasă. Această formalitate era la fel de obligatorie la Roma, în Grecia și în India.

Trebuia în plus pentru fiu, cum am văzut pentru soție, un fel de inițiare. Ea avea loc puțin timp după naștere, a noua zi la Roma, a zecea în Grecia, în India a zecea sau a douăsprezecea 3. In ziua aceasta tatăl aduna fa-

8 Aristofan, Pásárile, 922, Demostene, In Bacot, de dote, 28. Los gile lui Manu, II, 30.

Legile lui Manu, IX, 69, 146. La fel la Ebrei, Deuteronomul, 25.

Eschyl, Choéph., 264 (262). — La fel, în Euripide (Phén'c., 16).

Laius cere lui Apollon să-l acorde băieți, παίδων ἀραίνων κοινωνίαν,

milia, chema martori și făcea un sacrificiu pe altar. Copilul era prezentat zeilor casnici; o femeie îl purta în
brațe și alergând înconjura cu dânsul de mai multe ori
focul sacru . Această ceremonie avea un îndoit scop, mai
întâi să purifice copilul , adică să-i scoată pata pe care
cei vechi presupuneau c'o contractase prin singurul fapt
al gestației, apoi să-l inițieze în cultul casnic. Din
acest moment, copilul era admis în acel fel de societate
sfântă și de mică biserică, care era familia. Avea o religie,
practica riturile, era apt să spună rugăciunile; onora pe
strămoși și mai târziu trebuia să fic el însuși un strămoș
onorat.

### CAPITOLUL IV

# Despre adopțiune și emancipațiune

Datoria de a perpetua cultul casnic a fost principiul dreptului de adopțiune la cei vechi. Aceiaș religie carc obliga pe om să se căsătorească, care pronunța divorțul în caz de sterilitate, care, în caz de impotență sau moarte prematură, substituia bărbatului o rudă, mai oferea familiei o ultimă resursă pentru a scăpa de nenorocirea așa de temută a stingerii familiei; această resursă era dreptul de adoptiune.

"Acel căruia natura nu i-a dat un fiu, poate să adopte unul, pentruca ceremoniile funebre să nu înceteze". Astfel vorbește vechiul legiuitor al Indienilor . Avem o pledoarie curioasă a unui orator atenian într'un proces, în care se contesta unui fiu adoptiv legitimitatea adopției sale. Apărătorul ne arată mai întâi care-i motivul pentru care se adopta un copil. "Menecles, suune dânsul nu voia să moară fără copii; ținea să lase după dânsul pe cineva pentru a-l înmormânta și pentru a-i face în urmă ceremoniile cultului funebru". Arată apoi ce se va întâmpla, dacă tribunalul anulează adopția, nu atât lui

I Legilo lui Manu, IX, 10,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Platon, Theethet, Lyslas, in Harpocration, V. 'Αμφιδρόμια, <sup>2</sup> Puer Instrutur, Macrobe, Sat., I, 17,

ci acelui care l-a adoptat; Menecles a murit, dar interesul lui este încă în joc. "Dacă anulați adopția mea, veți face ca Menecles să fi murit fără să lase copil după dânsul, astfel că nimeni nu va face sacrificiile în onoarea sa, nimeni nu-i va oferi ospețele funebre, și însfârșit, va fi fără cult".

A adopta un fiu însemna să veghezi la perpetuitatea religiei casnice, la salvarea căminului, la continuitate i ofrandelor funebre, la linistea manilor strămoșilor. Adoptia neavând altă rațiune decât numai necesitatea de a preveni stingerea unui cult, urmează de aici că era îngăduită numai pentru acela care nu avea copii. Legea Indienilor era formală în această privință?. Aceia a Atenei e la fel; întreaga pledoarie a lui Demostene contra lui Leochares stă de mărturie 3. Nici un text precis nu probează c'ar fi fost la fel în vechiul drept roman și noi stim că pe vremea lui Gaius un acelas, om putea să aibă copii dela natură si copii prin adoptic. Se pare totusi că acest punct nu era admis în drept în timpul lui Cicero, căci într'una din pledoariile sale, oratorul se exprimă astfel: "Carc-i dreptul care guvernează adoptia? Nu trebuie oare ca adoptatorul să fie la o vârstă când n'ar mai putea avea copii și ca înainte de a adopta să fi căutat să aibă? A adopta, înseamnă a cere religiei și legii ceia ce nu s'a putut obține dela natură 4. Cicero atacă adoptia lui Clodius bazându-se pe faptul, că bărbatul care l-a adoptat are un fiu si strigă că această adoptie e contrară dreptului religios.

<sup>&#</sup>x27; Iseu, De Menecl. hered., 10—46. Acelas orator, în pledoaria pentru moștenirea lui Astyphilos, c. 7, arată un om care înainte de a muri a adoptat un fiu, astfel că acesta êxi τοὸς βωμοὸς τοὸς-πα τρώους βαδιείται καὶ τελευτήσαντι αὐτῷ καὶ τοὶς ἐκείνου προγόνοις τὰ νομιζόμενα ποιήσει.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Legile lui Manu, IX, 168, 174. Dattaca-Sandrica, tr. Orianne p. 260.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vezi și Iseu, de Menoclis hered., 11-14

<sup>4</sup> Cicero, Pro domo, 13, 14. A se compara cu relace spune Aulu-Gelu relativ la adrogatie, care ora adoptia unui homo sui juris: arrogationes non temere nec inexplicate committuntur; nam comutia, arbitris pontificibus, praebentur; aetasque ejus qui arrogare vult an liberis gignendis idonea sit consideratur (Aulu-Gelu, V, 19).

Când adoptai un băiat, trebuia înainte de toate să-l inițiezi în cult, "să-l introduci în religia casnică, sa-l apropii de penați". Deasemeni adopția operă printr'o ceremonie saeră, care pare să fi fost destul de asemănătoare cu aceia care vestea nașterea unui fiu. Prin asta, noul venit era admis în cămin și asociat la religie. Zei, obiecte sfinte, rituri, rugăciuni, totul îi devenea comun cu tatăl său adoptiv. Se spunea de dânsul in sacra transiit, a trecut în cultul noii familii".

Prin aceasta chiar renunta la cultul celei vechi<sup>3</sup>. In adevăr, am văzut că după aceste vechi credinte acelas om nu putea să sacrifice la două altare nici să onoreze donă serii de străbuni. Admis într'o casă nouă, casa părintească îi devenia străină. Nu mai avea nimic comun cu căminul în care se născuse și nu mai putea să ofere cina funebră propriilor săi străbuni. Legătura nașterii era ruptă; nouai legătură a cultului o biruise 4. Omul devenia așa de complect străin vechii sale familii, încât dacă murea, tatăl său natural n'avea dreptul să se însărcineze cu funeraliile sale și să urmeze convoiul. Fiul adoptat nu putea să mai reintre în vechea sa familie; cel mult legea i-o permitea dacă, având un fiu, îl lăsa pe acesta în locul său în familia adoptantă. Se socotea că perpetuitatea acestei familii fiind astfel asigurată, dânsul putea să iasă. Dar în acest enz rupea orice legătură cu propriul său fiu 5.

Adopției îi corespundea drept corelativ emancipația. Pentru ca un fiu să poată să intre într'o familie nouă, trebuia în mod necesar să fi putut ieși din cea veche,

<sup>1</sup> ànt tá lapà ățatv Isou, De Apollod her., 1. Venire în sacra, Cicero, Pro domo, 13; în penates adsciscere, Tacit, Ist, I, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Valeriu-Maxim, VII, 7. Cicero, Pro domo, 13: Est heres sac-

Amissis sacris paternis, Cicero, Pro dono.

<sup>\*</sup> Titu-Liviu, XLV, 40: Duo filii quos, duobus aliis datis in a-doptionem, solos sacrorum heredes retinuerat domi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Iseu, De Philoct. her., 45: De Aristarchi her., 11. Demostene, In Leocharem 68. Antiphon, fragm., 15. Harpocration, ed. Bekker, p. 140, — A se compara Legile lui Manu, IX, 142.

adică să fi fost liberat de religia sa 1. Principalul efect al emancipației era renunțarea la cultul familiei în care te născuseși. Romanii numiau acest act prin numele foarte semnificativ de sacrorum detestatio<sup>2</sup>. Fiul emancipat nu mai era membru al familiei, nici ca religie, nici ca drept.

### CAPITOLUL V

## Despre rudenie. Despre ceiace Romanii numeau agnatio

Platon spune că rudenia e comunitatea acelorasi zei casnici . Doi frați, adaugă Plutare, sunt doi oameni cari au datoria de a face aceleasi sacrificii, de a avea aceiasi zei părintesti, de a împărti acelas mormânt 4. Când Demostene vrea să probeze că doi oameni sunt rude, arată că ei practică acelas cult si oferă cina funebră aceluias mormânt. In adevăr, religia casnică constituia rudenia. Doi oameni puteau să-si spună rude când aveau aceiași zei, acelas altar, aceias cină funebră.

Am observat mai înainte că dreptul de a face sacrificii pe altar se transmitea din bărbat în bărbat si cultul mortilor se adresa astfel numai ascendentilor în linie bărbătească. Rezultă din această regulă religioasă că nu puteai fi rudă prin femei. După părerea acetsor generații vechi, femeia nu tranmitea nici existenta, nici cultul. Fiul tinea totul dela tată. Dealtminteri, nu se putea să aparții la două familii, să invoci două altare; fiul n'avea deci altă religie si altă familie decât aceia a tatălui.

<sup>1</sup> Consnetudo apud antiquos fuit ut qui in familiam transiret prins se abdicaret ab ea in qua natus fuerat. Servius, ad. En,

 <sup>11, 156.</sup> Aulu-Gelu, XV, 27. A se compara ceeace Grecii numeau ἀποκηροξιξ. Platon, Legile, XI, p. 928; Υπὸ κήρυνος ἐναντίον ἀπάντων απείπειν υίον κατά νόμον μηκέτι είναι. Cf Lucian XXIX, Fiul desmostenit. Pollux, IV, 93. Hesychius, V. Άπονηρωντός.

<sup>5</sup> Platon, Legile, V, p. 729: Συγγένεια δμογνίων θεών κοινωνία.

Plutare, De frat. amore, 7.

<sup>5</sup> Patris, non matris familiam sequitur. Digeste, cartea 50, ttt. 16, 9 196.

Cum ar fi avut o familie maternă? Chiar mama, în ziua în care se îndeplinise riturile sacre ale căsătoriei, renunțase în chip absolut la propria sa familie; dela această dată oferise cina funcbră străbunilor soțului, ca și cum ar fi devenit fica lor, și n'o mai oferise propriilor ci străbuni, pentrucă nu mai era socotită că descinde din ei. Nu mai păstrase nici legătură religioasă, nici legătură de drept cu familia în care se născuse. Cu și mai mult cuvânt, fiul ei n'avea nimic comun cu această familie.

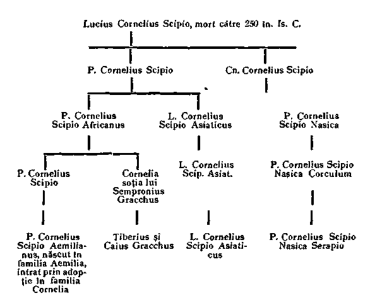
Principiul rudeniei nu era actul material al nasterii; era cultul. Lucrul acesta apare clar în India. Acolo. seful familiei, de două ori pe lună, oferă cina funebră, prezintă o prăjitură manilor tatălui său, o alta bunicului său patern, o a treia străbunicului său patern; niciodată acelora din care coboară prin femei. Apoi, urcându-se mai sus, dar mereu în aceiaș linie, face o ofrandă la al patrulea, al cincilea, la al saselea ascendent. Numai că, pentru acestia, ofranda e mai usoară; e o simplă libație de apă și câteva boabe de orez. Așa este cina funebră; și după îndeplinirea acestor rituri se socotește rudenia. Când doi cameni cari îndeplinese separat cina lor funebră, urcând fiecare seria celor sase străbuni ai lor, pot găsi unul care să le fie comun, acești doi oameni sunt rude. Iși spun samanodacas, dacă străbunul comun e din acei cărora li se oferă numai libația de apă; sapindas, dacă e din acei cărora li se prezintă prăjitura1. Socotind după obiceiurile noastre, rudenia sapindas mergea până la al saptelea grad și cea samanodacas până la al patrusprezecelea. Şi'ntrunul şi în celalt caz, rudenia se recunoaste prin aceia că se făcea ofranda unui aceluiaș străbun; și se vede că în acest sistem rudenia prin femei nu poate fi admisă.

Tot așa era și în Apus. S'a discutat mult asupra a ceiace jurisconsuții romani înțelegeau prin agnatio. Dar problema e lesne de rezolvatt, de îndată ce se pune'n legătură agnatio cu religia casnică. După cum religia se transmitea numai din bărbat în bărbat, la fel e întărit

<sup>1</sup> Legile lui Manu, V, 60; Mitakchara, tr. Orianne, p. 213.

de jurisconsulții vechi că doi oameni nu puteau fi agnați între ei decât dacă, urcând totdeauna din bărbat în bărbat, se găseau având strămoși comuni. Regula pentru agnațio era deci aceiași ca și pentru cult. Exista între aceste două lucruri un raport manifest. Agnațio nu era alteeva decât rudewia așa cum o stabilise religia la început.

Pentru a reda acest adevăr mai clar, să schițăm tabloul unei familii romane



In acest tablou, a cincea generație, care trăia pe la anul 140 înainte de I. C., e reprezentată prin patru personagii. Erau toate rude între dânsele? După ideile noastre moderne, da; nu erau însă toți, după părerea Roma-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gaius, I. 156: Sunt agnati per virilis sexus personas cognations juncti, veluti frater ex codem patre natus, fratris filius, neposve ex co, item patruus et patrui filius et nepos exco. Id., III, 10. Ulpian, XXVI. Institutele lui Iustinian, III, 2,

nilor. În adevăr să examinăm dacă aveau acelaș cult casnic, adică dacă făceau ofrande la aceiași străbuni. Să luăm re al treilea Scipio Asiaticus, care rămâne singur în ramura sa, oferind la ziua fixată cina funebră; urcând din bărbat în bărbat, găsește ca al treilea străbun pe Publius Scipio. Tot așa Scipio Aemilianus, făcând sacrificiul său, va găsi în seria ascendenților săi pe acelaș Publius Scipio. Deci Scipio Asiaticus și Scipio Aemilianus sunt rude între ei; la Indieni li s'ar spune sapindas.

De altă parte, Scipio Serapion are drept al patrulea străbun pe Lucius Cornelius Scipio, care-i deasemenea al patrulea străbun a lui Scipio Aemilianus. Sunt deci rude între dânșii; la Indieni i-ar spune samanodacas. În limbajul juridic și religios al Romei, acești trei Scipioni sunt agnați; primii doi sunt în al șaselea grad; al trei-

lea e cu ceilalți doi în al optulea.

Nu este la fel cu Tiberius Gracchus. Acest om care, după obiceiurile noastre moderne, ar fi cea mai apropiată rudă a lui Scipio Aemilianus, nu era rudă cu dânsul nici în gradul cel mai depărtat. În adevăr, puțin interesează că Tiberius e fiul Corneliei, fica Scipionilor; nici dânsul, nici Cornelia chiar nu aparțin după religie acestei familii. N'are alți străbuni decât pe Semproni; acestora le oferă cina funebră; urcând seria ascendenților săi, nu va întâlni pe alteineva în afară de Sempronius. Scipion Aemilianus și Tiberius Gracchus nu sunt deci agnați. Legătura sângelui nu-i deajuns pentru a stabili această rudenie; trebuie legătura cultului.

Se înțelege după aceasta dece, în ochii legii romane, doi frați consanguini erau agnați și doi frați uterini nu erau. Să nu se spună însă că descendența prin bărbați era principiul imuabil pe care era bazată rudenia.În adevăr, nu după naștere, ci după cult se recunoșteau agnații. Astfel, fiul pe care emancipația îl deslipise de cult nu mai era agnatul tatălui său: străinul care fusese adoptat, adică admis la cult, devenia agnatul adoptatorului și chiar al întregii sale familii. Religia fixa deci rudenia.

Fără îndoială, a venit un timp, pentru India și Grecia ca și pentru Roma, când rudenia prin cult n'a mai fost singura admisă. Pe măsură ce această veche religie. slăbește, vocea sângelui vorbi mai tare și rudenia prin naștere fu recunoscută de drept. Romanii numiră cognatio acest fel de rudenie, care era absolut independentă de regulele religiei casnice. Când citești pe jurisconsulți dela Cicero până la Justinian, vezi cele două sisteme de rudenie rivalizând între dânsele și disputându-și domeniul dreptului. Dar în timpul celor Douăsprezece Table, singură rudenia agnațio era cunoscută și numai dânsa conferea drept la moștenire. Se va vedea mai departe că a fost la fel și la Greci.

### CAPITOLUL VI

# Dreptul de proprietate

Iată o instituție a celor vechi despre care nu trebuie să ne facem idee după ceiace vedem împrejurul nostru. Cei vechi au fundat dreptul de proprietate pe principii cari nu mai sunt acele ale generațiilor prezente; rezultă de aici că legile prin care au garantat-o sunt sensibil diferite de ale noastre.

Se stie că sunt rasse cari n'au ajuns niciodată să stabilească proprietatea privată; altele au ajuns cu greu și după foarte mult timp. In adevăr, nu este o problemă ușoară, la originea Societăților, de a ști dacă individul poate să-și apropie pământul și să stabilească o atât, de puternică legătură între ființa sa si o parte din pământ, încât să poată spune: Acest pământ e al meu, acest pământ e ca o parte din mine. Tătarii concep dreptul de proprietate, când e vorba de animale și nu-l mai înțeleg când e vorba de pământ. La vechii Germani, după câțiva autori, pământul nu aparținea nimănui: în fiecare an tribul repartiza fiecăruia din membrii săi un lot spre cultivare si se schimba lotul în anul următor. Germanul era proprietarul recoltei; nu era și al pământului. Situatia aceasta există si azi la o parte din rassa semită si la câteva popoare slave.

Dimpotrivă, populațiile Greciei și Italiei, din cea mai indepărtată antichitate, au cunoscut și practicat totdeauna proprietatea privată. N'a rămas nici o amintire istorică a vreunei epoci în care pământul să fi fost comun 1; și nu se întâlnește nimic asemănător cu acea împărțire anuală a ogorului semnalată la Germani. Există chiar un fant destul de remarcabil. Pe când rassele cari n'acordă individului proprietatea pământului, îi acordă cel puțin pe aceia a roadelor muncii asle, adică a recoltei sale, lucrul se petrecea contrariu la Greci. In câteva orase, cetătenii erau constrânși să pună'n comun recoltele, sau cel putin cea mai mare parte si trebuia să le consume în comun<sup>2</sup>; individul nu era deci în mod absolut stăpân al grâului pe care-l recoltase; dar în acelaș timp, printr'o contradicție destul de remarcabilă, avea proprietatea absolută a pământului. Pământul îi aparținea mai mult decât recolta. Pare că la Greci conceptia drentului de proprietate a urmat o cale cu totul opusă aceleia care pare naturală. Nu s'a aplicat mai întâi la recoltă și apoi la pământ. A urmat ordinea inversă.

Sunt trei lucruri cari, din cea mai îndepărtată epocă, se găsesc fundate și solid stabilite în aceste societăți grece și italiene: religia casnică, familia, dreptul de pro-

<sup>2</sup> Astfel în Creta fiecare dădea pentru cinele comune a zecea parte din recolta pământului său. Athena, IV, 22. La fel la Sparta, fiecare trebula să furnizeze din proprietatea sa o cantitate determinată de făină, vin, fructe, pentru cheltuelile cinei comune (Aristot, Polit., II, 7, ed. Didot., p. 515: Plutare, Lycurg, 12).

¹ Câțiva istoriei au emis părerea că la Roma proprietatea fusese intâi publică și că devenise privată numai sub Numa. Aceasta gre-sală provine dintr'o falșă interpretare a trei texte din Plutare (Numa, 16); din Cicero. (Republica, II, 14) și din Denys (II, 74). În adevăr, acești trei autori spun că Numa a distribuit anumite pământuri cetățenilor; dar ei arată foarte clar că n'a vrut să facă această împărțire decât în ceiace privește pământurile pe cari ultimele cuceriri ale predecesorului său le adăugase primului teritorin roman, agri quos bello Romulus ceperat. Cât despre ager Romanus, adică despre teritoriul care înconjura Roma pe o distanța de cinci mile (Strabon, V 3, 2) acesta era proprietate privată deia origina orașului. Vezi Denys, II, 7; Varron, De re rustica, I, 10; Nonius Marcellus, ed. Quicherat, p. 61.

prietate; trei lucruri cari au avut între dânsele, la origină, un raport mauifest și care par să fi fost nedespărțite.

Ideia de proprietate privată era chiar în religie. Fiecare familie avea altarul și străbunii săi. Acești zei nu puteau fi adorați decât de dânsa, n'o proteguiau decât

pe ea; erau proprietatea ei.

Ori, între acești zei și pământ, oamenii epocilor vechi vedeau un raport misterios. Să luăm mai întâi vatra: acest altar e simbolul vieții sedentare; chiar numele o arată 1. Trebuie să fie așezat pe pământ; odată așezat, nu mai trebuie să-l schimbi din loc. Zeul familiei vrea să aibă o locuință fixă; materialmente este greu să transporti piatra pe care arde; din punct de vedere religios, aceasta-i și mai greu încă și nu-i permis omului decât dacă aspra necesitate îl silește, dacă un dușman îl gonește, sau dacă pământul nu-l poate hrăni. Când se asează vatra, se face cu gândul și cu speranța că va rămâne totdeauna în acest loc. Zeul se instalează aici nu pentru o zi, nici chiar pentru o viată de om, ci pentru tot timpul cât va dura această familie și cât va rămâne cineva ca să întreție flacăra prin sacrificiu. Astfel vatra ia în posesie pământul; această bucată de pământ devine a sa; e proprietatea sa.

Și familia, care prin datorie și prin religie rămâne totdeauna grupată în jurul altarului, se fixează de pământ ca și altarul. Ideia de domiciliu vine în mod natural. Familia e legată de vatră, vatra de pământ; o relație strânsă se stabilește deci între pământ și familie. Acolo trebuie să fie locuința ei permanentă, pe care nu se va gândi s'o părăsească, aumai dacă vreo forță superioară n'o constrânge. Ca și vatra, va ocupa totdeauna acest loc. Acest loc îi aparține: e proprietatea sa, proprietate nu numai a unui om, dar a unei familii ai cărei diferiți membri trebuie, unul după altul, să vină să se nască și să moară aici.

<sup>1</sup> ἐστία, Τστιμι, stare. Vezi Plutare, De primo frigido. 21; Macrob, I, 23; Ovid, Fust., VI, 299.

Să urmărim gândurile celor vechi. Două altare reprezintă divinități distincte, cari nu se unesc și nu se confundă niciodată; aceasta-i atât de adevărat, încât chiar căsătoria între două familiii nu stabileste alianță între zeii lor. Altarul trebuie să fie izolat, adică complect despărtit de tot ceiace nu este al său; nu trebuie ca străinul să se apropie în momentul când se îndeplinesc ceremoniile cultului, nici chiar să se uite la dânsul: deaceia se numesc acesti zei, zeii ascunsi, μύχισι, sau zeii interiori, Penații. Pentruca această regulă religioasă sa fie bine îndeplinită, trebuie ca în jurul altarului, la o anumită distanță, să fie o îngrăditură. Puțin interesează dacă ea-i formată dintr'un gard de mărăcini, dintr'o închizătoare de lemn, sau dintr'un zid de piatră. Ori cum ar fi, arată limita care desparte domeniul unui altar de domeniul altui altar. Această îngrăditură e considerată sacră 1. E o nelegiuire să treci peste ea. Zeul veghează. asupra ei și-o ține în paza sa: de aceea se dă acestui zeu epitetul de spinstos 2. Această îngrăditură trasă de religie si proteguită de dânsa este emblema cea mai sigură, semnul cel mai vădit al dreptului de proprietate.

Să ne întoarcem la epocile primitive ale rassei arice. Ingrăditura sfântă pe care Grecii o numesc sproc și Latinii hcrctum, e îngrăditura destul de întinsă în care familia își are casa, turmele și bucata de pământ pe care o cultivă. În mijloc se ridică vatra protectoare. Să coborîm în epocile următoare: populația a ajuns până'n Grecia și Italia și a construit orașe. Locuințele s'au apropiat; nu sunt totuși unite una de alta. Îngrăditura

<sup>1 &</sup>quot;Epxos ispóv. Sophoele, Trach'n., 606.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La epoca când acest vechiu cult fu aproape șters de religia mai strălucitoare a lui Zeus, și când Zeus fu asociat divinității vetrei, zeul nou luă pentru dânsul epitetul de spacios. Nu-i mai puțin, adevărat că la origină adevăratul protector al îngrăditurii era zeul casnic. Denys din Halicarnas o mărturisește (1, 67), când spune că het soxeiot sunt aceiași ca și Penații. Aceasta reese, dealtmineteri, din apropierea unui pasagiu a lui Pausanias (IV, 7) cu un pasagiu a lui Euripide (Troy., 17) și unul al lui Virgil (En., II, 514); aceste trei pasagii se raportă la acelaș fapt și arată ca Zeus spacios nu-i alteva decât altarul casnic.

sfânta exista încă, dar în mai mici proporții; cele mai dese ori e redusă la un mic zid, la un șanț, la o brazdă, sau la o simplă dungă de pământ de câteva picioare lărgime. În toate cazurile, două case nu trebuie să se atingă; comunitatea e un lucru considerat imposibil. Acelaș zid nu poate fi comun la două case; căci atunci îngrăditura sfântă a zeilor casnici ar fi dispărut. La Roma, legea fixează la două picioare și jumatate lățimea spațiului liber care trebuie totdeauna să despartă două case și acest spațiu e consacrat "zeului îngrăditurii".

Rezultă din aceste vechi reguli religioase că viața în comun nu s'a putut stabili niciodată la cei vechi. Falansterul n'a fost niciodată cunoscut acolo. Chiar Pitagora n'a reușit să stabilească instituții cărora să le reziste religia intimă a oamenilor. Nu se găsește, în nici într'o epocă din viața celor vechi, nimic care să se asemene cu acea promiscuitate a satului, care era generală în Franța în secolul al doisprezecitea. L'iecare familie, având zeii și cultul său, a trebuit să aibă și locul său deosebit pe pă-

mânt, domiciliul izolat, proprietatea sa.

Grecu spuneau că vatra a învățat pe om să construiască case <sup>2</sup>. În adevăr, omul care se fixase prin religie într'un loc pe care credea că nu trebuie să-l mai părăsească vreodată, a trebuit repede să se gândească să ridice în acest loc o construcție solidă. Cortul se potrivește cu Arabul, căruța cu Tătarul, dar o familie care are o vatră casnică, are nevoie de o locuință durabilă. Colibei de pământ sau de lemn i-a succedat curând casa de piatră. Nu s'a construit numai pentru o viață de om, ci pentru familia, ale cărei generații trebuiau să se succeadă în aceiaș clădire.

Casa era totdeauna așezată în întăritura sfântă. La Greci se împărțea în două patratul care forma această îngrăditură: prima parte era curtea; casa ocupa partea a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Festus, V<sup>0</sup> Ambitus. Varron, L. L., V, 22. Servius, ad. Aen. II, 469.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diodor, V, 68. Aceiași credință e raportată de Eustațiu, care spune că locuința provine din vatră. (Eust. ad Odyss., XIV, V, 158; XIII, V, 156).

doua. Vatra, așezată către mijlocul îngrăditurii totale, se găsea astfel în fundul curții și aproape de intrarea casei. La Roma, dispoziția era diferită, dar principiul era acelaș. Vatra rămânea așezată în mijlocul îngrăditurii, dar construcțiile se ridicau în jurul ei de patru părți, de așa fel c'o închideau în mijlocul unei mici curți.

Se pricepe lesne gândul care a inspirat acest sistem de construcție: zidurile s'au ridicat în jurul vetrei pentru a o izola și apăra, și se poate spune, cum ziceau Grecii, că religia a învățat cum se construește o casă.

In această casă familia este stăpână și proprietară; divinitatea sa casnică îi asigură dreptul său. Casa este consacrată prin prezența perpetuă a zeilor; e templul care-i păzește. "Ce este mai sfânt, spune Cicero, decât locuința fiecărui om? Acolo este altarul; acolo arde focul sacru; acolo sunt lucrurile sfinte și religia 1". Era un sacrilegiu să intri în această casă cu intenții răufăcătoare. Domiciliul era inviolabil. După o tradiție romană, zeul casnic respingea pe hoț și îndepărta pe dusman 2.

Šă trecem la un alt obiect al cultului, mormântul, și vom vedea că aceleași idei se legau de dânsul. Mormântul avea o mare importanță în religia celor vechi; căci, deoparte, se datora un cult străbunilor și dealtă parte principala ceremonie a acestui cult, cina funebra, trebuia să fie îndepliintă chiar pe locul unde odihniau străbunii <sup>3</sup>. Familia avea deci un mormânt comun unde membrii săi trebuiau să vină să se repauzeze unul după altul. Pentru acest mormânt regula era la fel ca și pentru vatră: nu era îngăduit să se unească două familii într'un acelaș mormânt, după cum nu era îngăduit să se unească două vetre casnice într'o singură casă. Era o egală nelegiuire de a îngropa un mort în afară de mormântul familiei sale sau de a așeza în acest mormânt corpul unui

Cleero, Pro Domo, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ovidiu, Fastes, V, 141.

<sup>3</sup> Aceasta era cel puțin regula veche, decarece se credea că cina funebră servea de hrană morților Vezi Euripide, Troicnii, 381 (389).

străin . Religia casnică, fie în timpul vieții, fie după moarte, despărțea fiecare familie și îndepărta cu severitate orice aparență de comunitate. După cum casele nu trebuiau să se atingă; fie care din ele avea, ca și casa, un fel de îngrăditură.

Cât de mult se manifestă în toate acestea caracterul proprietății private! Morții sunt zei cari apartin numai unei familii și pe care singură dansa are dreptul sa-i invoace. Acesti morti au luat în stăpânire pământul; trăesc sub această mică movilă și nimeni, daca nu-i din familie, nu se poate gândi să se amestece cu ei. Nimeni dealtminteri, n'are dreptul să-i deposedeze de pământul pe care-l ocupă; un mormani, la cei vecni, nu poate niciodată să fie distrus sau mutat : cele mai severe legi o opresc. lată deci o bucata de pămant care, în numele religiei, devine un obiect de proprietate perpetua pentru fiecare familie. Familia și-a însușit acest pamânt punându-și morții acolo; s'a împlântat acolo pentru totueauna. Viāstarul în viață al acestei familii, poate spune în mod legitim: Acest pămant e al meu. E așa de mult al lui că-i nedespărțit de dansul și că n are dreptul să se lipsească de el. Pamantul unde odinnesc morții e inalienabil și imprescriptibil. Legea romană prevede, că dacă o familie vinde campul unde este mormântul sau, ea rămâne cel puțin proprietară a acestui moormant și pastrează veșnic dreptul de a traversa câmpul pentru a se duce să îndeplinească ceremoniile cultului sau\*.

Vechiul obiceiu era să se îngroape morții nu în cimitire sau pe marginele unui drum, ci în campul fiecarei familii. Acest obiceiu al timpurilor vechi e atestat de o

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cicero, De legib., II, 22; II, 26. Gaius, Instit., II, 6. Digeste, cart. ALVII, tit. 12. Trebuie notat că sclavul și clientul, cum vom vedea mai departe, făceau parte din familie și erau îngropați în mormantul comun. — Regula care preseria că fiecare om să tie îngropat în mormantul familiei suferea o excepție in cazul cand chiar cetatea acorda funerarii publice.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lieurg, Contra tus Leverat, 25. La Roma, pentraca un mormant, să fie mutat, trebuia autorizarea pontifilor. Plunu, Scrisori, X, 73.

<sup>3</sup> Cicero, De legio., 11, 24. Digeste, Cart. XVIII, tit. 1, 6.

lege a lui Solon și de mai multe pasagii din Plutare. Se vede într'o pledoarie a lui Demostene că, încă pe timpul său, fiecare familie își îngropa morții în câmpul său și când se cumpăra un domeniu în Attica, se găsea mormântul vechilor proprietari. Pentru Italia acest obiceiu ne este mărturisit printr'o lege din cele Dousprezece Table, prin textele a doui jurisconsulți și prin acastă frază a lui Siculus Flaccus: "Era în vechime două feluri de a așeza mormântul, unii îl puneau la marginea câmpului lor, alții către mijloc".

După acest obiceiu se concepe că ideia proprietății s'a întins ușor dela mica movilă unde se odihneau morții la

câmpul care-l înconjura.

Se poate citi în cartea bătrânului Caton o formulă prin care plugarul italian ruga zeii mani să vegheze asupra câmpului său, să-l păzească bine de hoț și să-i producă o bună recoltă. Astfel, aceste suflete ale morților își întindeau acțiunea lor tutelară și cu dânsa dreptul lor de proprietate până la marginele domeniului. Printrânsele, familia era stăpână unică a acestui câmp. Mormântul stabilise unirea indisolubilă a familiei cu pământul, adică proprietatea.

Prin religie s'a stabilit dreptul de proprietate, la cea mai mare parte din societățile primitive. In Biblie, Dumnezeu spune lui Abraam: "Eu sunt Eternul care te-a făcut să ieși din Urul Chaldeenilor, spre a-ți da această țară", și lui Moise "Te voiu face să intri în țara pe care am jurat s'o dau lui Abraam și ți-o voi da de moștenire". Astfel Dumnezeu, proprietar primitiv prin dreptul de creație, deleagă omului proprietatea sa pe o parte a pă-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Legea lui Solon, citată de Guius în Digeste, X, 1, 13. Plutare, Aristide, 1. Cimon, 19. Marcellinus, Viața lui Tuckydide, § 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Demostene, în Calliclem. 13, 14. Descrie dealtminteri mormântul Buselizilor, movilă destul de întinsă şi închisă după obiceiul vechiu, unde se odihnesc în comun toți cei ieşiți din Buselos" (Dem., în Macart., 79).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Siculus Flacens, edit. Goez, p. 4, 5. Vezi Fragm. terminalia, edit. Goez, p. 147. Pomponius in Digeste, eart. XLVII, tit. 12, S. Paul, in Digeste, VIII, 1, 14. Digeste, XIX, 1.53: Si vendidisti fundum in quo sepulcrum habuisti; XI, 7, 2, § 9; XI, 7, 43 și 46.

mântului. A fost ceva analog la vechile populații grecoitaliene. E adevărat că nu religia lui Jupiter a fundat acest drept, poate pentrucă dânsa nu exista încă. Zeil cari conferiră fiecărei familii dreptul asupra pământului, fură zeii casnici, altarul și manii. Prima religie pare avu putere de stăpânire asupra sufletelor fu aceia care constitui și proprietatea.

E destul de evident că proprietatea privată era o instituție care nu se putea despărți de religia casnică. Această religie prescria izolarea domiciliului și izolarea mormântului: viata în comun a fost deci imposibilă. Aceias religie ordona ca vatra să fie fixată de pământ, ca mormântul să nu fie distrus sau mutat. Suprimati proprietatea, altarul va fi rătăcitor, familiile se vor amesteca, mortii vor fi părăsiți și lăsați fără cult. Pentru ca vatra să nu poată fi mișcată din loc și mormântul să fie permanent, familia a luat posesiunea pământului: familia a fost, întrucâtva, îmbibată și pătrunsă de religia vetrei si străbunilor. Astfel omul timpurilor vechi fu dispensat să rezolve probleme prea grele. Fără discuție, fără muncă, fără umbra unei ezitări, ajunse dintr'o dată și numai în virtutea credinței sale la concepția dreptului de proprietate, a acestui drept de unde pornește orice civilizație, pentrucă printrânsa omul îmbunătătește pământul și devine el însuși mai bun.

La început dreptul de proprietate fu garantat de religie, nu de legi. Fiecare domeniu era sub ochii divinităților casnice cari vegheau asupra lui<sup>2</sup>. Fiecare câmp trebuia să fie înconjurat, cum am văzut pentru casă, de o îngrăditură care să-l despartă complect de domeniile altor familii. Această îngrăditură nu era un zid de piatră: era o fășie de pământ de câteva picioare lățime, care trebuia să rămână necultivată și pe care nu trebuia să o

<sup>2</sup> Lares agri custodes, Tibul, I, 1, 23. Religio Larum posita in

fundi villaeque conspectu. Cicero, De legib., II, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aceias tradiție la Etrusci: Cum Jupiter terram Etruriae sib vindicavit, constituit jussitque metiri campos signarique agros. Auctores rei agrariac, la fragmentul care are drept titlu: Idem Vegoiae Arrunti, ed. Lachmann, p. 350.

atingă vreodată plugul. Acest spațiu era sfânt: legea romană îl declara imprescriptibil , aparținea religiei. În anumite zile din lună și an, tatăl familiei făcea înconjurul câmpului său, urmând această linie; împingea înainter lui victimele, cânta immuri și oferea sacrificii . Prin această ceremonie credea că desteaptă bunăvoința zeilor față de câmpul și casa sa; își afirma mai ales dreptul său de proprietate purtând în jurul câmpului său cultul său casnic. Drumul pe care-l urmase victimele și rugăciunile era marginea inviolabilă a domeniului său.

Pe această linie, din distanță în distanță, omul punea câteva pietre mari sau câtiva trunchi de arbori, cari se numeau hotare. Se poate judeca ce erau aceste hotare și ce idei se legau de dânsele prin chipul cu care credinta oamenilor le punea în pământ. "Tată, spune Siculus Flaccus, ce practicau străbunii nostri: începeau prin a săpa o mică groapă și, ridicând Hotarul pe margine, îl încoronau cu ghirlande de jarbă și flori. Apoi ofereau un sacrificiu: lăsau să curgă sângele victimei înjunghiate în groapă; aruncau acolo cărbuni aprinsi (aprinsi probabil la focul sacru al vetrei), grâne, prăjituri, puțin vin și miere. Când toate acestea se consumau în groapă, pe cenușa caldă încă, se înfunda piatra sau bucata de lemn"3. A pare clar că această ceremonie avea drept scop să facă din Hotar un fel de reprezentant sfânt al cultului casnic. Pentru a-i mentine acest caracter, în fiecare an se reînoia asupra lui actul sfânt, turnând libatii si recitând rugăciuni. Hotarul pus în câmp însemna întrucâtva religia casnică împlântată în pământ, pentru a arăta că acest pământ era pentru totdeauna proprietatea familiei. Mai târziu, cu ajutorul poeziei, Hotarul fu considerat ca un zeu distinct si personal.

Intrebuințarea Hotarelor sau a semnelor sfinte pe ogoare pare să fi fost universală în rassa indo-europeană.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cicero, De legib., I, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Caton, De re rust., 141. Scrip'. rei agrar., edit. Goez. p. 308. Denys din Halicarnas, II, 74. Ovidiu, Fast., II, 639. Strabon, V, 3.
<sup>8</sup> Siculus Flaccus, De conditione agrorum, edit. Lachmann, p. 141, edit. Goez. p. 5.

Exista la Indieni intr'o indepărtată anticitate și ceremoniile sfinte ale hotarului aveau la dânșii o mare analogie cu acelea pe care Siculus Flacus le-a descris pentru Italia. Inainte de Roma, găsim Hotarul la Sabini; îl mai păsim și la Etrusci. Si Elenii aveau hotare sfinte pe care le numeau opoi, Asoi opioi.

Hotarul odată așezat după rituri nu era nici o putere din lume care să-l poată muta. Trebuia să rămână pentru eternitate în acelaș loc. Acest principiu religios era exprimat la Roma printr'o legendă: Jupiter, voind să-și facă un loc pe muntele Canitolin pentru un templu, nu putuse deposeda pe zeul Hotar. Această veche tradiție arată cât era de sfântă proprietatea; căci hotarul nemișcat înseamnă că proprietatea e inviolabilă.

In adevăr, Hotarul păzea marginea ogorului și veghea asupra lui. Vecinul nu îndrăznea să se apropie prea mult: "căci atunci, cum spune Ovidiu, zeul, care se simtea atins de fier ori sana, strina: "Opreste-te, acesta-i câmpul men, iată l pe al tău" 4. Pentru a intra în câmpul unei familii, trebuia să răstorni sau să muți din loc un hotar; ori, acest hotar era un zeu. Nelegiuirea era ingrozifoare si pedearsa severă; vechea lege romană spunea: "Dacă a atins Hotarul cu fierul plugului, omul si boii să se ducă la zeii infernului 5: aceasta fusemna că omul si boji au să fie jerifiți ca expiare. Legea Etruscă, vorbind în numele religiei, se exprima astfel: "Acel care va fi atins sau miscat hotarul, va fi condamnat de zei: casa-i va dispare, peamul se va stipge: pământul nu va mai produce fructe; grindina, rugina, căldurile caniculare fi vor distruge semănăturile; membrele vinovatului se vor umplea de bube si vor cădea" 6.

<sup>1</sup> Leaile lui Manu. VIII, 245. Vrihaspati, citat de Sich, Lé cielat hindore, p. 159.

<sup>9</sup> Varron, L. L., V. 74.

<sup>\*</sup> Pollux. IX. 9. Heavehius opos. Platon, Legile, VIII, p. 842. Plutare at Dents traduc terminus prin opos. Dealtminteri, cuvântul Tépumy exista și în limba greacă (Euripide, Electra, 96).

<sup>4</sup> Ovidiu. Fast., II, 677.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Festus V<sup>0</sup> Teminus, ed. Muller, p. 368: Qui terminum exarasset, et ipsum et boyes pacros esse.

Script. rei agrar., edit. Goez, p. 258; ed. Lachmann, p. 351.

Nu posedăm textul legii ateniene asupra aceluiaș subiect; ne-au rămas numai trei cuvinte cari înseamnă: "Nu devăsi hotarul". Dar Platon pare să complecteze gândul legiuitorului când spune: "Prima noestră lege trebuie să fie aceasta: Nimeni să nu se atingă de hotarul care desparte câmpul său de acela al vecinului, căci acesta trebule să rămână nemiscat. Nimeni să nu se încerce să clintească din loc mica piatră care desparte proprietate a sa de a vecinului, piatră pe care s'a angajat prin jurământ s'o lase la locul său".

Din toate aceste credințe, obiceiuri și legi. rezultă limnede că religia casnică a învătat pe om să-și însușiască

pământul și i-a asigurat dreptul asupra lui.

Se întelege lesne că drentul de proprietate fiind astfel concenut și stabilit, a fost mult mai complect și mai absolut în efectele sale de cum poate fi în societătile noastre moderne, unde e fundat pe alte principii. Proprietatea era atât de increntă religiei casnice, încât o familie nu putea renunta la una, cum nu putea renunta la cealaltă. Casa și câmpul erau ca și incorporate la dânsa, si nu putea nici să le piardă, nici să se linsească de dânsele. Platon, în tratatul despre legi, nu prefindea să snună o noutate, când oprea pe proprietar să-și vândă câmpul: nu făcea decât să amintească o veche lege. Totul ne indreptäteste să credem că în vechile timpuri proprietatea era inalienabilă. E destul de cunoscut că la Sparta era formal onrită vinderea pământului. Aceias interdictie exista în legile din Locra și Leucada\*. Fhidon din Corint, legiuitor din secolul al nouălea, prescria că rămâne imuabil numărul proprietătilor și al familiilor 4.

Platon, Legile, VII, p. 842.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristotel, *Politica*. II, 6, 10 (ed. Didot, p. 512) Heraclid din Pont, *Fragm. hist. grac.*, ed. Didot, t. II, p. 211. Plutare, *Institutulaconica*, 22.

<sup>8</sup> Arietotel, Politica, II, 4, 4,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristotel, *Politica*, II, 3, 7. Această lege a vechiului-legiuitor nu viza egalitatea averilor, căci Aristotel adaugă: "chiar dacă proprietățile ar fi fost neegale". Ea viza numai menținerea proprietății în familie. — Și la Teba numărul proprietăților era imuabil, Aristotel *Pol*, II, 9, 7.

Ori, această prescripție nu putea fi observată decât dacă era interzis fiecărei familii să-și vândă pământul sau chiar să-l împartă. Legea lui Solon, posterioară cu șapte sau cpt generații aceleia a lui Phidon din Corint, nu mai oprea pe om să-și vândă proprietatea, dar lovea pe vânzător cu o pedeapsă severă: pierderea drepturilor de cetățean î. Insfârșit, Aristotel ne arată într'un chip general că în multe orașe vechile legislații interziceau vânzarea pământurilor 2.

Astfel de legi nu trebuie să ne surprindă. Dacă fundați proprietatea pe drentul de muncă, omul ar putea să se lipsească de dânsa. Fundați-o pe religie și el nu se va mai putea lipsi: o legătură mai puternică decât voința omului unește de dânsul pământul. Dealtminteri, acest câmp unde-i mormântul, unde trăesc ființele divine, unde familia trebuie totdeauna să îndeplinească un cult, nu-i proprietatea unui om numai, ci a unei familii. Nu individul actualmente în viață a stabilit dreptul său pe acest pământ, ci zeul casnic. Individul îl are numai în depozit; pământul aparține morților și celor cari se vor naște. Face un tot cu familia și nu se mai poste desnărți. A desprinde pe unul de altul, înseamnă să distrugi un cult și să ofensezi o religie. La Indieni proprietatea, fundată deasemeni pe cult, era și acolo inalienabilă 3.

Nu cunoaștem dreptul roman decât începând dela cele Douăsorezece Table; e limpede că în acea epocă vânzarea proprietății era îngăduită. Sunt însă motive care ne fac să credem că în primele timpuri ale Romei, si în Itelia înainte de existența Romei, pământul era, ca și în Grecia, inalienabil.

Omul care-şi înstrăinase patrimoniul, δ τὰ πατρῷα κατεδηδοκὸς era izbit de ἀτιμία. Eschin. in Timarchum, 30; Diogene Laerţiu Solon, I, 55. Această regulă care nu mal era observată în timpul lui Eschin subsista de formă ca un vestigiu al regulii vechi; fu totdeauna δ δίκη κατεδηδοκέναι τὰ πατρῷα. (Bekker, Anecdota, p. 199 şi 310).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Åristot, Polit, VI, 2,5. "Ην τὸ γ' αρχαΐον ἐν πολλαῖς πόλεσι πόλεσι νενομοθετημένον μὴ πωλεῖν ἐξεῖναῖ τοὺς πατρώους (alias πρώτους) κλήριος.

Mitakehara, trad. Orianne, p. 50. Această regulă dispăru încetul cu încetul, când brahmanismul deveni dominant.

Chiar dacă nu a rămas nici o mărturie despre această lege, distingem totuși ameliorările cari i-au fost aduse puțin câte puțin. Legea celor Douăsnrezece Table, lăsând mormântului caracterul de inalienabilitate, a scutit însă ogorul. Apoi s'a permis împărțirea proprietății, în cazul când erau mai mulți frați, cu condiția însă ca o nouă ceremonie religioasă să fie săvârșită: singură religia putea împărți ceia ce tot dânsa declarase altădată indivizibil. Apoi a fost îngăduit să se vândă moșia; însă și pentru aceasta a fost nevoie de formalități cu caracter religios. Această vânzare nu putea avea loc decât față de libripens si cu toate riturile simbolice din mancipatio.

In Grecia vedem ceva analog: vânzarea unei case sau a unei bucăti de pământ era întovărășită de un sacrificiu adus zeilor. Se pare că orice mutație de proprietate trebuia să fie autorizată de religie.

Şi dacă omului nu-i era îngăduit, sau nu putea decât cu multă greutate să se desfacă de pământul său, cu atât mai mult nu se putea să fie liosit fără voia lui. Exproprierea pentru cauză de utilitate publică nu era cunoscută de cei vechi. Confiscarea nu era practicată—decât ca o conserintă a sentintei de evilare. adică atunci când omul fiind desbrăcat de titlul său de cetătean, nu mai putea să exercite nici un drept pe pământul cetății. Nici exproprierea pentru datorii nu se întâlneste niciodată în dreptul vechiu al cetăților. Legea celor Douăsprezece Table desi nu crută ne debitor, totuși nu îngăduie ca proprietatea sa să fie confiscată în profitul creditorului Corpul omului răspunde pentru datorie, nu pământul

Fragment din Teophrast, citat de Stoheu, Serm. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Această regulă dispare în enoca democratică a cetătilor.

O lege a Electilor nu îngăduia hipoteca asupra pământului. Aristot, Polit, VII. 2. Hipoteca era necunoscută în vechiul drept roman. Ceiace se soune despre hipotecă în dreptul atenian dinaintea lui Solon se sprijină pe un cuvânt răn înteles de Plutare. Termenul 5000 care însemnă mai târziu o piatră hipotecară, însemnă în timpul lui Solon piatra sfântă care demarca dreptul de pronrietate. Vezi mai departe, cartea IV. cap. 6. Hipoteca nu apare decât mai târziu în dreptul attic, și numai sub forma de vânzare cu l. spt de răscumpărare.

său, orci pământul e nedespărțit de familie. E mai ușor să supui omul servitutei decât să-i iei un drent de proprietate care apartine mai mult familiei decât lui însusi; debitorul e dat ne mâinile creditorului; pământul îl urmează oarecum în sclavie. Stănânul care uzează în profitul său de forța fizică a omului, se bucură în același timp de roadele pământului, dar nu devine și proprietarul lui. Intr'atât dreptul de proprietate e deasupra tuturor și inviolabil! 1.

### CAPITOLUL VII

## Dreptul de succesiune

1º Natura și principiul dreptului de succesiune la cei vechi

Dreptul de proprietate fiind stabilit pentru săvârșirea unui cult ereditar, nu era posibil ca acest drent să se stingă odată cu scurta existentă a unui individ. Omul moare, cultul rămâne: focul sfânt nu trebue să se stingă, nici mormântul să fie nărăsit. Religia casnică continuând, dreptul de proprietate trebuie să se continue odată cu dânsa.

Donă lucruri sunt strâns legate atât în credintele cât și în legile celor vechi, cultul unei familii și proprietatea acestei familii. Astfel, era o regulă

In articolul din legea celor 12 Table care se referă la debitorul însolvabil, citim: Si volet suo vivito: deci debitorul, devenit aproape sleav, mai păstrează încă ceva al său: proprietatea, pe care dacă o are, nu i-o la nimeni. Dispozițiunile cunoscute în dreptul roman sub numele de mancipatio cu fiducie și piquus erau, înaintea legii lui Servius, mijloace indirecte pentru a asigura creditorului plata datoriei: ele dovedesc indirect că nu există expropierea pentru datorii. Mai târziu, când s'a desființat servitutea corporală, trebui să se găsiască un mijloc de a pune mâna pe averea debitorului. Nu era ușor; dar deosebirea ce se făcea între proprietate și posesiune oferi o resursă Creditorul a căpătat dola Pretor dreptul de a secate în vânzare nu proprietatea, dominium, ci bunurile debitorului, dona. Numai așa, printr'o expropriere deghizată, debitorul pierdu folosința proprietății sale.

fără excepție în dreptul grec ca și în cel roman, că nu se putea dobîndi nici proprietatea fără cult, nici cultul fără proprietate. "Religia prescrie, spune Cicero, ca bunurile și cultul fiecărei familii să fie nedespărtite, și grija sacrificiilor să fie întotdeauna hărăzită aceluia căruia îi revine moștenirea"1. La Atena, iată în ce termeni reclamă cineva, pledând, o succesiune: ..Gânditi-vă bine. Domnilor judecători, care dintre noi, eu sau adversarul meu, trebue să mștenim bunurile lui Philoctem și să facem sacrificii pe mormantul său"2. Se poate oare spune mai clar că grija cultului e nedespărtită de succesiune? Acelas lucru se petrece si în India: "Persoana care moslenește, oricare ar fi ea, e însărcinată să aducă ofrande la mormânt" 8.

Din acest principiu au venit toate regulile dreptului de succesiune la cei vechi. Prima e că religia casnică fiind, cum am văzut, hereditară din tată în fiu și proprietatea este la fel. După cum fiul este continuatorul natural si obligat al cultului, tot asa mosteneste si bunurile. Astfel a fost aflată legea eredității; ea nu-i rezultatul unei simple convenții făcute între cameni: ea derivă din credințele, din religia lor, ceia ce are mai mare putere asupra sufletelor lor. Ceia ce face ca fiul să mostenească, nu e voința personală a tatălui. Tatăl n'are nevoie să facă un testament; fiul mosteneste după deplinul său drept. ispo jure heres exsistit, soune jurisconsultul. El este chiar mostenitor necesar, heres necessarius 4. El nu poate nici să primească nici să refuze mostenirea. Continuitatea proprietății, ca și aceia a cultului.

<sup>1</sup> Cicero, De legibus, II, 19-20. Atât de mare era importanța acelor sacra, încât jurisconsultul Gaius scrie acest curios pasagiu: Quare autem tam improba possessio et usucapio concessa sit, illa ratio est quod voluerunt veteres maturius hereditates adiri, utessent qui sacra facerent, quorum illis temporibus summa observatio fuit. (Gaius, II, 55). - Festus, Vo Everriator (ed. Muller, p. 77). Everriator vocatur qui, accepta hereditate, justa facere defuncio debet: si non fecerit, suo capite luat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iseu, VI, 51. Plato numeste mostenitorul διάδοχος θεών, Legile, V, p. 740.

\*\* Legile lui Manu, IX, 186.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Digeste, cartea XXXVIII, tit. 16, 14.

este pentru el o obligație, nu numai un drept. Fie că vrea fie că nu vrea, succesiunea îi încumbă, oricare ar putea fi ea, cu toate sarcinele și datoriile ei chiar. Beneficiul de inventar și cel de abstențiune nu sunt admise pentru fiu în dreptul grec, iar în cel roman nu sunt introduse decât mult mai târziu.

Limba juridică a Romei numește pe fiu heres suus, ca și cum am zice heres sui ipsius. El moștenește, de fapt, dela sine. Între tată și fiu nu există nici donație, nici legat, nici mutație de proprietate. E pur și simplu o continuitate, morte parent s continuatur aominium. Uniur din timpul vieții tatălui, fiul e coproprietarul câmpului și al casei, vivo quoque patre dominus existimatur.

Pentru a ne putea face o idee exactă despre moștenire la cei vechi, nu trebuie să ne închipuim o avere care trece din mână în mână. Averea este imobilă ca și focul sfânt și mormântul de care se află legată. Omul e acela care trece. Omul este acela care pe măsură ce familia își desfășoară generațiile, sorește la rândul său pentru a continua cultul și a îngriji de proprietate.

## 2º Fiul moștenește, nu fiica

In această privința mai ales, ne par, la prima vedere, legile celor vechi, bizare și nedrepte. Suntem oarecum surprinși când vedem în dreptul roman că fiica nu moștenește pe tată, dacă-i căsătorită, și în dreptul grec că nu-l moștenește în nici un caz. În ce privește pe colaterali ni se pare, la prima vedere, încă și mai departe de natura și dreptate. Aceasta din cauză că toate aceste legi decurg, nu din logică sau rațiune, nici din sentimentul de echitate, ci din credințele și religia care stăpâneau sufletele.

Regula, în privința cultului e că se transmite din bărbat în bărbat; pentru moștenire regula e că urmează cultul. Fata nu-i aptă să continue religia părintească, căci se mărită și măritându-se renunță la cultul tatălui pentru a-l adopta pe cel al soțului: ea n'are deci nici un

<sup>1</sup> Institutes, III, 1, 3; III, 9, 7; III, 19, 2.

drept la moștenire. Dacă s'ar fi întâmplat ca un tată să-și lase averea fiicei sale, proprietatea ar fi fost astfel despărțită de cult, ceia ce nu se poate admite. Fiica nici n'ar putea să îndeplinească cea mai însemnată îndatorire a moștenitorului, aceia de a continua seria praznicelor funebre, căci ea-i datoare să ofere sacrificii strămoșilor soțului ei, Religia deci nu-i îngădue să moștenească dela tată.

Acesta este principiul antic; el se impune în mod egal legistatorilor Indieni, Greci și Romani. Cele trei popoare au aceleași legi, nu că și le-ar fi împrumutat unele altora, ci pentrucă legile au izvorît din aceleași credințe.

"După moartea tatălui, spune codul lui Manu, își împart frații între ei averea"; și legiuitorul recomandă fraților să-și înzentreze surorile, ceia ce arată și mai bine că acestea, prin ele înși-le, n'au nici un drept la succesiunea părintească.

Acelaș lucru la Atena. Oratorini attici, în pledoariile lor, au adesea prilejul să arate că fetele nu moștenesc<sup>1</sup>. Demostene este el însuși un exemplu al aplicărei acestei reguli, căci avea o soră, și noi știm din propriile sale scrieri că era unicul moștenitor al averii; tatăl său păstrase numai a șaptea parte pentru a-și înzestra fiica.

In ceea ce privește Roma, dispozițiile dreptului primitiv ne sunt foarte puțin cunoscute. Nu posedăm din aceste epoci vechi nici un text de lege care să fie relativ la dreptul de succesiune al fiicei; navem nici un document analog pledoariilor Ateniene; suntem reduși să căutăm slabele urme ale dreptului primitiv într'un drept foarte vechiu și foarte deosebit. Gaius și Institutele lui Justinian amintese că fiica nu face parte din numărul moștenitorilor naturali, decât în măsura în care se află

In Iseu, in Xenoenetum, 4, vedem un tată care lasă, un fiu, două fiice și un alt fiu emancipat; primul fiu moștenește singur. In Lysias, Pro Mantitheo, 10, vedem doi frați care-și împart averea și se mulțumesc să-și înzestreze surorile. Zestrea nu era dealtfel după obiceiurile Atenei, decât o mieă parte din averea părintească. Demostene, in Bacotum, de dote, 22—24, arată deasemenea că fiicele nu moștenesc. Insfârșit Aristofan, Aves, 1653—1654, arată limpede că o fiică nu moștenește dacă are frați.

sub puterea părintească în momentul morței tatălui 1: ori, ea nu mai este, dacă a fost căsătorită după ritul religios. Presupunând deci că înainte de a fi fost măritata ea ar fi putut împărți moștenirea cu un frate, ea nu mai putea face acest lucru de îndată ce prin confarreatio cșise din familia tatălui, pentru a se lega de aceea a soțului. Este foarte adevărat că, nemăritată, legea nu o lipsia formal de partea sa de mostenire; trebuie însă să ne întrebăm dacă, în practică, ea putea fi în adevar moștenitoare. Ori, nu trebuie să pierdem din vedere că această fiică era pusă sub tutela fratelui sau a agnaților săi, si că ea rămânea astfel toată viața, că tutela vechiului Drept era stabilită în interesul bunurilor, și pu al fiicei, și că ea avea de obiect conservarea bunurilor în familie 2; că în sfârșit fata, la orice vârstă nu se putea căsători, nici trece în altă familie, fără autorizarea tutorelui său. Aceste fapte, cari sunt bine întemeiate, nc îngăduie să credem că există, dacă nu în legi, cel puțin în practică și în moravuri, o serie de dificultăți cari se opuneau ca fata să fie tot asa de plin proprietară pe partea sa de avere cum era si fiul pe a sa. Nu avem dovada că fiica ar fi exclusă dela mostenire, avem însă siguranța că, măritată, ea nu moștenia pe tatăl său, și că nemăritată, ea nu putea să dispună niciodată de ceia ce mostenise. Dacă era moștenitoare, aceasta nu era decât provizoriu, cu condiții, aproape ca un simplu uzufruct; ea nu avea dreptul nici să testeze, nici să înstrăineze fără autor:zarea acelui frate sau acelor agnați, cari trebuiau după moartea sa să-i mostenească averea, și în timpul vieții sale să i-o păstreze 3.

Se mai poate face încă altă observație. Institutele lui Justinian amintese vechiul principiu, atunci căzut în desuetudine, însă nu dat uitării, care prescria că moște-nirea trece întotdeauna la bărbați 4. Aceasta e fără în-

Gains, III, 1-2; Institutele lui Justinian, II, 19,2.
 Ceia ce D. Gide a arătat foarte bine în a sa Étude sur la condition de la femme, p. 114.

<sup>8</sup> Gaius, I, 192.

Institute, III, 1, 15; III, 2, 3; Ita jura constituit ut plerumque hereditates ad masculos confluerent.

doială în amintirea acelei reguli că femeia, în dreptul civil, nu putea fi niciodată înstituită moștenitoare. Cu cât ne depărtăm în antichitate de epoca lui Justinian, cu atât ne apropiem mai mult de o regula care interzicea femeilor să moștenească. În timpul lui Cicero, dacă un tată lăsa un fiu și o fică, el nu putea lega fincei sale decât o treime din avere; dacă nu e decât o singură fată, ea tot nu poate avea decât jumătate din avere. Mai trebuie menționat încă că pentru ca fiica să poată avea acea treime, trebuie ca tatăl să fi făcut un testament în favoarea ei; fata din plinul său drept n'are nimic'.

In fine, un secol și jumătate înaintea lui Cicero, Cato voind să reînvieze moravurile vechi, aduse legea Voconia care nu îngăduia: 1º ca o femeie să fie instituită moștenitoare, chiar dacă ar fi fiică unică, măritată ori nemăritată: 2º femeilor nu li se putea lăsa mai mult decât jumătate din avere '. Legea Voconia nu face decât să reînoiască legi mai vechi; căci nu ne putem închipui că ea ar fi putut să fie acceptată de contimporanii Scipionilor, dacă nu s'ar fi sprijinit pe vechi principii respectate încă. Ea urmărea să restabilească ceia ce timpul alterase. Ceia ce-i mai curios în această lege Voconia, e laptul că nu stipulează nimic relativ la mostenirea ab intestat. Ori, o atare tăcere nu poate însemna că în acest caz fiica ar fi moștenitoarea legitimă; căci nu e de admis ca legea să interzică fiicei să moștenească dela tatăl său prin testament, odată ce este moștenitoare de plin drept fără testament. Această tăcere înseamnă mai degrabă că legiuitorul nu spusese nimic asupra moștenirei ab intestat, căci asupra acestui punct vechile reguli se menținuseră mai bine.

Astfel, fără să putem afirma că fiica ar fi cu totul exclusă dela succesiune, este cel puțin sigur că vechea

<sup>1</sup> Cicero. De rep., III, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Choro, in Verr., II, I, 42; Ne quis heredem virginom neque mulierem faceret. Id., 43; Si plus legarit quam ad heredes perveniat, non licet. Cf. Tite Live, Epitom., XLI; Galus, II, 226 și 274; St. Augustin, De civil. Dei, III, 21, Ne quis heredem feminam faceret, nec unicam filiam.

lege comună, tot ca și cea greacă, dădea fiicei o situație mult inferioară fiului, și aceasta era consecința naturală și inevitabilă pe care o întipărise religia în toate spiritele.

E adevărat că oamenii au găsit din vreme un mijloc care împăca prescripția religioasă, ce nu îngăduia fiicei să moștenească, cu sentimentul natural, care voia ca și dânsa să se poată bucura de averea tatălui. Acest lucru e isbitor, mai ales în dreptul grec.

Legislația ateniană țintea în mod manifest ca fiica, dacă nu putea fi moștenitoare, să poată cel puțin să se căsătorească cu moștenitorul. Dacă, de pildă, defunctul ar fi lăsat un fiu și o fiică, legea autoriza căsătoria între frate și soră, dacă ei n'ar fi fost născuți de aceiași mamă. Fratele, singur moștenitor, putea după voie să se căsătorească cu sora, sau să o înzestreze.

Dacă un tată nu avea decât o fiică, el putea să adopteze un fiu și să-i dea pe fiica sa de soție. El putea să instituie prin testament chiar un moștenitor care să se căsătorească cu fiica sa<sup>2</sup>.

Dacă tatăl murea fără să fi adoptat sau testat, vechiul drept voia ca ruda cea mai apropiată să-l moștenească ; acest moștenitor avea însă obligația să se căsătorească cu fiica sa. In virtutea acestui principiu căsătoria unchiului cu nepoata era autorizată, ba chiar ce-

Demostene; in Eubulidem, 20. Plutare, Temistocle, 32. Cornelius Nepos, Cimon, I. Trebuie să notăm că leges nu îngădula să se căsătorească doi frați uterini, nici fratele emancipat. Fiica nu putes lus în căsătorie decât fratele consanguin, căci numai acesta era moștenitorul tatălui.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iseu, De Pyrrhi hereditate, 68.

Aceste dispoziții ale dreptului vechiu atic nu mai erau în plină vigoare în secolul al IV-lea. Găsim totuși urma vizibilă în pledoaria lui Iseu, De Cironis horeditate. Obiectul procesului e următorui: Ciron murind și lăsând în urma sa numai o fată, fratele lui reclama moștenirea. Iseu pledă pentru fată. Nu posedăm pledoaria adversarului care, evident, susținea, în numele vechilor principii, că fiica nu avea nici un drept; însă autorul acelei ὁποθέοις pusă în fruntea discursului lui Iseu, ne înștiințează că acest foarte bun avocat susținea o cauză rea; teza sa, spune dânsul, e conformă cu chitatea naturală, e contrară însă legii.

rută de lege. Mai mult decât atât: dacă această fată se întâmpla să fie deja căsătorită, ea trebuia să se despartă de soțul său, pentru a lua în căsătorie pe moștenitorul tatălui ei?. Acelaș lucru trebuia să-l facă și mostemitorul dacă ar fi fost căsătorit. Vedem aci în ce grad dreptul antic, voind să se conformeze religiei, a nesocotit natura 4

Necesitatea de a împlini cerintele religiei, combinata cu dorinta de a salva interesele unei fiice unice, dădu nastere unei alte soluții. În acest punct dreptul indian si dreptul atenian se potriveau de minune. Se citeste în legile lui Manu: "Acel care n'are copil de sex masculin poate obliga pe fiica lui să-i dea un fiu, care să devină al său și care să îndeplinească în cinstea sa ceremonia funebră". Pentru aceasta tatăl trebuie să prevină pe sotul căruia-i dădea pe fiica sa, pronunțând această formulă: "Iti dan împodobită de ginvaeruri pe această fiică care u'are frate: copilul pe care-l va naste va fi fiul meu si va celebra funerariile mele" 5. Acelaș obiceiu era și la Atena; tatăl putea să-și continue descendența prin dând-o unui bărbat cu aceasta condiție specială. Fiul care se năstea dintr'o astfel de căsătorie trecea drept fiul tată. lui soției; el urma cultul bunicului său, asista la actele ceremoniei sale și mai târziu îi întreținea mormântul î.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iseu, De Pyrrhi hered., 64, 72-75; Iseu, De Aristarchi hered., 5; Demostene, in Leocharem, 10. Files unica era numita επ.κληρος cuvânt care se traduce greșit prin "moștenitoare"; semnificația primitivă și esențială a cuvântului este care e tângă mostenire, aceia ce se id odată cu ca. În dreptul strict, fiica nu-i moștenitoare; în fapt, moștenitorul la moștenirea σύν αύτη; cum apune legea citată în pledoaria lui Demostene, in Macartatum, 51. Cf. Isen, III, 42: De Aristarchi hered, 13.-Condiția de exixanpos nu era particulară dreptului atenian, o regăsim la Sparta (Herodot, VI, 57; Aristot; Politica, II, 6, 11), şi la Thurii (Diodor, XII, 8).

2 Iseu, De Pyrrhi hered., 64; De Aristarchi hered., 19.

Demostene in Eubulidem, 41; In Onetorem I, argument.

<sup>\*</sup> Toate aceste obligații se îmblănziră puțin câte puțin. Așa, în epoca lui Isen și Demostene, ruda cea mai apropiată putea să nu se căsătoriască cu fiica, dar trebuia să renunțe la moștenire și să-și doteza ruda (Demost., In Macart. 54; Iseu, D. Cleonymi hered, 39).

Legile lui Manu, IX, 123, 136. Vasishta, XVII, 16. <sup>5</sup> Iseu, De Cironis hereditate, I, 15, 10, 21, 24, 25, 27.

În dreptul indian acest copil moștenea pe bunicul său ca și cum ar fi fost fiul acestuia; acelaș lucru se întâmpla și la Atena. Când un tată își marita fiica sa unică, în felul cum am spus, el nu era moștenit nici de fiică, nici de ginere, ei de fiul fiicei sale. De îndată ce acesta ajungea la majorat, lua în posesie moștenirea bunicului său dinspre mamă, cu toate că tatăl și mama sa erau neă în viață.

Aceste ciudate îngăduinți ale religiei și legii, confirmă regula pe care am arătat-o mai sus. Fiica nu-i capabilă să moștenească. Insă, printr'o îmblânzire foarte naturală a rigorii acestui principiu, fiica unică era considerată ca un intermediar, prin care familia putea să se continue. Ea nu moștenea, însă cultul și moștenirea se transmiteau printrânsa.

## 3º Despre succesiunea colaterală

Un om murea fără copii; pentru a ști care era moștenitorul bunurilor sale trebuia să cauți pe continuatorul cultului său.

Ori, religia casnică se transmitea prin sânge din bărbat în bărbat. Singură descendența în linie masculină stabilea între doi oameni raportul religios care îngăduia unuia să continue cultul celuilalt. Celace se numea rudenie nu era altceva, după cum am văzut mai sus, decât expresia acestui raport. Erai rudă cu cineva pentrucă aveai acelaș cult, acelaș foc sacru originar, aceiași strămoși. Nu erai însă rudă pentrucă aveai aceiaș mamă; religia nu admitea rudenia uterină. Copiii a două surori sau ale unei surori și ai unui frate nu aveau între ei nici o legătură și nu aparțineau nici aceleași religii casnice, nici aceleiași familii.

Aceste principii reglementau ordinea succesiunilor. Dacă un bărbat, pierzând pe fiul și fiica sa, lăsa după dânsul numai nepoți, îl moștenea fiul fiului său și nu

<sup>1</sup> Iseu, De Cironis hereditate, 31; De Aristarchi heredit., 12. Demostone, In Stephanum, II, 20.

<sup>1</sup> Acesta nu erà numit nepot; i se dădeà numele particulaur de δυγατριδούς

fiul fiicei sale. In lipsă de descendenti, avea drept mostenitor pe fratele său, nu pe sora sa; pe fiul fratelui său, nu pe fiul sorei sale. În lipsă de frați și de nepoți trebuia să urci seria ascendenților defunctului, mereu, în linie masculină, până ce găseai o ramură care să se fi desprins din familie prin bărbat; apoi coborai în această ramură din bărbat în bărbat, până găseai unul în viață: acesta era mostenitorul. Aceste reguli au fost deasemeni în vigoare în India, la Greci, la Romani. In India .. moștenirea aparține celui mai apropiat sapinda; în lipsă de sapinda, lui samanodaca". Ori, am vazut ca rudenia pe care o exprima aceste două cuvinte, era rudenia religioasă sau înrudirea prin bărbați și corespundea la Romani lui agnatio.

Iată acum legea Atenei: "Daca un om moare fără copii, mostenitor e fratele defunctului, dacă este frate consanguin; în lipsa lui fiul fratelui: căci succesiunea trece intotdeauna bărbaților și descendenților acestor bărbați"2. Se mai cita încă această veche lege în timpurile lui Demostene, desi fusese modificată si se începuse a se admite la această epocă înrudirea uterină.

Cele douăsprezece table hotărau deasemeni că dacă un om murea fără moștenitor propriu, succesiunea aparținea celui mai apropriat agnat. Ori, am văzut că nu există agnat prin femei. Vechiul drept roman mai specifică că nepotul mostenea dela patruus, adică dela fratele tatălui său și nu dela avunculus, fratele mamei sale . Dacă ne raportam la genealogia arătată a familiei Scipionilor, vom observa că Scipio Aemilianus murind fără copii, moștenirea lui nu trecea nici Corneliei, mătușa sa, nici lui C. Gracchus, care după ideile noastre moderne ar fi vărul său primar, ci lui Scipio Asiaticus, care, după dreptul celor vechi, era cea mai apropiată rudă a sa.

In timpul lui Justinian, legiuitorul nu mai înțelegea aceste legi vechi; îi păreau nedrepte și învinuia de prea mare asprime textul celor douăsprezece table, care acorda

\* Institutele, III, 2, 4.

Legile lui Manu, IX, 186, 187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Demostene, In Macartatum, 51; in Leocharem. Ison, VII, 20.

întotdeauna preferință posterității masculine și excludea dela moștenire pe acei cari erau legați cu defunctul în linie femenină". Lege nedreaptă, dacă vrei, căci nu ținea socoteală de natură, însă o lege foarte logică, căci plecând dela principiul că moștenirea era legată de cult. înlătura dela moștenire pe aceia pe cari religia nu-i autoriza să continue cultul.

## 4º Efectele emancipării și ale adopțici

Am văzut mai înainte că emanciparea și adopția produceau pentru om o schimbare de cult. Prima, il desprindea de cultul părintesc, a doua îl iniția în religia unei alte familii. Aici dreptul roman se conforma încă regulelor religioase. Fiul care fusese exclus prin emancipare din cultul părintesc era îndepărtat și dela mostenire 2. Dimpotrivă, străinul care fusese asociat cultului unei familii prin adopție. devenea fiu și continua cultul și mostenea bunurile. In ambele cazuri vechiul drept tinea socoteală mai mult de legătura religioasă decât de legătura de naștere. Cum era împotriva religiei ca un om să aibă două culturi casnice, tot astfel nu putea nici să mostenească dela două familii. Așa, fiul adoptiv care mostenea familia care-l adoptase, nu mostenea dela familia sa naturală. Dreptul atenian era foarte clar în această privintă. Pledoariile oratorilor atici, ne arată adescori cameni cari fiind adoptati de o familie, vor să mestenească și dela familia în care s'au născut. Legea se opune însă. Persoana adoptată nu poate moșteni dela propria sa familie decât reintrând întrânsa; el nu se poate reîntoarce decât renuntând la familia adoptivă: si din aceasta nu ponte icsi decât cu aceste două condiții: una, ca să abandoneze patrimoniul acestei familii; alta, ca nu cumva cultul casnic, pentru continuarea căruia a fost adoptat să înceteze prin plecarea sa: și pentru aceasta trebuie să lase în această familie un fiu care să-l înlocuiască. Acest fiu îsi ia asupra-si griia cultului si pose-

<sup>1</sup> Ibid., III, 3.

Isou. De Aristarchi hereditate. 45, 11; De Astyph hered., 32.
 Harpocration, Ott of πριηταί. Demostene, In Leocharem, 68—68,

siunea bunurilor; tatăl atunci se poate întoarce la familia sa de naștere și poate moșteni. Insă acest tată și acest fiu nu mai pot moșteni unul dela altul; ei nu mai sunt în aceias familie, nu mai sunt rude.

Se poate lesne observa care era gândul vechiului legiuitor când stabilea aceste reguli așa de minuțioase. Nu socotea posibil ca două moșteniri să fie reunite pe un acelas cap, pentrucă două culturi casnice nu puteau fi servite de aceias mână.

# 5º Testamentul nu era cunooscut la origine

Dreptul de a testa, adică de a dispune de bunurile sale dună moarte pentru a le trece altouiva decât mostenitorului său natural, era în opoziție cu credințele religioase cari formau fundamentul dreptului de proprietate și al dreptului de succesiune. Proprietatea era înerentă cultului, și cultul, fiind ereditar, se putea gândi cineva la testament? Dealtminteri, proprietatea nu aparținea individului, ci familiei, căci omul n'o dobindise prin munca sa, ci prin cultul casnic. Legată de familie. ea se transmitea dela mort la viu, nu prin voința și alegerea celui mort, ci în virtutea regulelor superioare pe care le stabilise religia.

Vechiul drept indian nu cunostea testamentul. Dreptul atenian. pană la Solon. îl înterzicea în mod absolut, și însuși Solon nu-l îngăduia decât acelora cari nu lăsau copii. Testamentul a fost mult timp interzis sau necunoscut în Sparta și n'a fost autorizat decât în urma războiului pe loponesiac. S'a păstrat amintirea timpurilor când se întâmpla acelaș lucru la Corint și la Teba. E sigur faptul că facultatea de a lăsa moștenire bunurile sale în mod arbitrar nu fu recunoscută la început ca un drept natural; principiul constant al epocelor antice a fost, că orice proprietate trebuia să rămână în familia de care o legase religia.

<sup>1</sup> Plutare, Solon. 21.

Iseu, De Purrh hereditate, 68. Demostene, in Stephanum, II, 14

Plutare, Anis, 5.

Aristot, Polit, II, 3, 4.

Platon, în tratatul său asupra legilor, care nu este în mare parte decât un comentariu al legilor ateniene, explică foarte limpede gândul vechilor legiuitori. Presu pune un om pe patul de moarte, cerînd dreptul de a-și face testamentul și rugându-se: "O zei! nu-i oare prea aspru pentru mine să nu pot dispune de bunul meu asa cum înțeleg și în favoarea cui îmi place, lăsând unuia mai mult. altuin mai puțin, după dragostea pe care mina arătat-o"? Leciuitorul îi răspunde însă: "Tu care n'ai detrăit mai mult de o zi, tu care nu ești decât un trecător aici pe pământ, ție-ți aparține oare să hotărăști asemenea lucruri? Tu nu ești nici stăpânul bunurilor tale, nici al tău însu-ți; tu, împreună cu bunurile tale aparținți familiei, adică sfrămosilor și posterității".

Vechiul drept roman e pentru noi foarte obscur si pentru Cicero era la fel. Ceiace cunoastem noi asupra acestui drept nu trece dincolo de cele douăsprezece table, cari. desigur nu formează dreptul primitiv al Romei si din care nu ne-a mai rămas dealtfel decât câteva crâmpee. Acest cod autoriză testamentul: si încă fragmentul relativ la aceasta e prea scurt si prea evident incomplect, pentru a ne putea lăuda că cunoastem adevăratele dispoziții ale legiuitorului în această materie; acordând facultatea de a testa, nu stim ce rezerve si ce conditif continea. Inainte de cele Douăsprezece Table n'avem nici un text de lege care să interzică sau să permită testamentul. Limba păstrează însă amintirea timpurilor când nu era cunoscut: căci numește pe fiu mostenitor propriu si necesar. Această formulă pe care Gaius și Justinian o mai întrebuintou încă, dar care nu mai era de acord cu legislatia timpului, provenea fără nici o îndoială dintr'o epocă îndepărtată, când fiul nu putea fi nici desmoștenit. nici să refuze moștenirea. Tatăl nu putea prin urmare dispune liber de averea sa. Testamentul nu era absolut ne-

I Platon, Legile, XI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Uti Irgassit, ita jus esto. Dacă n'am avea din legea lui Solon decât cuvintele διάθεσθει δπως αν ἐθελη, am presupune eš testamentul era permie în toate cazurile posibile; legea adaugă îneă αν μη παιδες ώσι.

cunoscut, dar era foarte anevoios. Trebuiau multe formalități. În primul rând, secretul nu era acordat testatorului în timpul vieții sale; acel care-si desmostenea familia si viola legea pe care o stabilise religia, trebuia să facă acest lucru în mod public, la lumina zilei și să ia asupra-si, încă din timpul vieții, toată ura care se lega de un astfel de act. Si aceasta nu era deajuns: mai trebuia ca vointa testatorului să fi primit aprobarea autorității suverane, adică a noporului întrunit în curii. sub președinția pontificelui 1. Să nu ne închipuim că aceasta ar fi numai o simulă formalitate, mai ales în primele secole. Aceste comiții curiate, erau întrunirea cea mai solemnă a cetății romane; ar fi copilăresc să oredem că se convoca un popor sub președinția șefului său religios, pentru a asista ca simplu martor, la citirea unui testament. Putem crede că poporul vota și dacă ne gândim bine, aceasta era cu totul necesar; înadevăr, era o lege generală, care regula ordinea succesiunii într'un mod foarte riguros: pentruca această ordine să fie modificată într'un caz particular, ar fi trebuit o altă lege. Această lege exceptională era testamentul. Facultatea de a testa nu era deci deplin recunoscută unui om și nici nu putca fi. atâta vreme cât această societate rămânea sub stăpânirea vechii religii. In credintele acestor timpuri vechi, omul. atât cât trăia, nu era decât reprezentantul, pentru câtiva ani, al unei ființe constante și nemuritoare—familia. Ear numai depozitarul cultului și proprietății; dreptul său asupra lor înceta odată cu viața.

## 6º Vechea indiviziune a patrimoniului

Trebuie să ne raportăm dincolo de timpurile a căror amintire a păstrat-o istoria, către acei secoli îndepărtați, în timpul cărora instituțiile casnice s'au stabilit și instituțiile sociale s'au pregătit. Din această epocă nu ne rămâne și nu poate să ne rămână nici un monument scris.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ulpian, XXII, 2. Gaius, I. 101—119. Aullus Gellus, XV, 27 Testamentul calatis comitiis fu fără îndoială cel mai vechiu între buintat; dar nu mai era cunoscut în timpui lui Cicero (De orat., I, 53)

Dar legile cari conduceau atunci oamenii au lăsat câteva urme în dreptul epocelor următoare. În aceste timpuri îndepărtate se deosebește o instituție care a trebuit să domnească multă vreme, care a exercitat o influență considerabilă asupra constituirii viitoare a societăților și fără de care această constituire nu s'ar putea explica. Este indivizia patrimoniului cu un fel de drept de primo-

genitură.

Vechea religie stabilia o diferență între fiul mai mare și cel mai mie: "Primul născut, spuneau vechii Ari, s'a născut pentru îndeplinirea datoriei către strămoși, cei-lalți s'au născut din dragoste". In virtutea acestei superiorități originare, primul născut avea privilegiul, după moartea tatălui, de a prezida toate ceremoniile cultului cosnic; dansul oferea ospetele funebre si pronunta formulele de rugăciune: "căci dreptul de a pronunța rugăciuni apartine aceluia din copii, care a venit cel dintâiu pe lume". Fiul mai mare era deci mostenitorul impurilor. continuatorul cultului, seful religios al familiei. Din această credintă decurgea o regulă de drept: singur fiul mai mare mostenia bunurile. Astfel o spunea un vechiu fext, pe care ultimul redactor al Legilor lui Manu il mai însera încă în codul său: "Fiul mai mare ia posesiunea întregului patrimoniu și ceilalți frați trăiesc sub autoritatea sa, cum trăian sub aceia a tatălui lor. Fiul mai mare plătește datoria către strămoși, trebuie deci să aibă totul"1

Dreptul grec este isvorât din aceleasi credințe ca si dreptul indian: nu este deci de mirare de a găsi și aici. la origină, dreptul de primogenitură. La Snorta, narcelele stabilite la origine erau indivizibile si fiul al doilea nu avea parte. La fel se netreceau lucrurile în multe legislații vechi, pe cari le studiase Aristot; în adevăr, el ne arată că legislația Tebei prescria în mod absolut ca numărul loturilor să rămână neschimbat, ceeace desigur ex-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Legile lui Manu, IX, 105-107, 126. Această veche regulă a fost modificată pe măsură ce religia a slăbit. Chiar în codul lui Manu se găsesc articole cari recomandă și autoriză împărțirea succesiunii.

cludea partajul între frați. O veche lege din Corint voia și dânsa ca numărul famililor să fie invariabil, ceiace nu se putea întâmpla atâta vreme cât dreptul de primogenimogenitură oprea familiile să se desmembreze la fiecare generatie.

La Atenieni, nu trebuie să ne așteptăm să mai găsim această veche instituție în vigoare încă în timpul lui Demostene; mai dăinuia totuși în această epocă, ceia ce se numea privilegiul celui dintâi născut. Acesta consta, se pare, în a păstra în urma împărțelii, casa părintească; avantaj considerabil materialiceste, și mai considerabil încă din punct de vedere religios, deoarece casa părintească cuprindea vechiul foc sacra al familiei. Pe când cel mai mic din frați. în timpul lui Demostene, mergea să aprindă un foc nou, primul născut, singurul adevărat moștenitor, rămânea în posesiunea căminului părintesc și a mormântului strămoșesc; astfel el singur păstra numele familiei. Acestea erau rămășițele timpului când avusese singur moștenirea.

Putem observa că lipso de echitate a dreptului primu lui născut, în afară de faptul că nu impresiona spiritele, asupra cărora religia era atât puternică, era corectată de mai multe obiceiuri ale celor vechi. Uneori cel mai mic era adoptat de o altă familie și o moștenea; uneori se căsătorea cu o fiică unică; alteori primea bucata de pământ a unei familii stinse. Când toate aceste posibilități lipseau, frații cei moi mici erau trimisi în colonii.

In ce privește Roma, nu găsim nici o lege care să se refere la dreptul de primogenitură. Nu trebuie însă să conchidem de aci că ar fi fost necunoscut în Italia vechc. A putut să dispară și chiar amintirea să-i se șteargă. Ceea ce ne permite să credem că mai înainte de timpurile cunoscute nouă el fusese în vigoare, e faptul că existența unei gens romana și sabina nu se putea explica fără dânsul.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Polit., II, 9, 7; II, 3, 7; II, 4, 4.

<sup>\*</sup> Πρεσδεία Demostene, Pro Phorm., 34. In epoca lui Demostene, πρεσδεία nu mai era decât un simplu cuvânt, și de multă vreme, succesiunea se împărțea între frați în părți egale.

<sup>8</sup> Demostene, in Baotum, de nomine.

Cum ar fi putut o familie ca acea numită Claudia. să contină mai multe mii de persoane libere, sau mai multe sute de combatanți toți Patricieni, ca familia Fabia, dacă dreptul de primogenitură nu i-ar fi menținut unitatea în timpul unei lungi serii de generații și nu ar fi mărit-o din secol în secol, împiedicând-o să se fărămiteze?

Acest vechiu drept de primogenitură se dovedește prim

consecintele, sau mai bine zis prin urmările sale.

Trebuie însă să înțelegem bine, că dreptul de primogenitură nu însemna spolierea fratilor mai mici în favoarea celui mai mare. Codul lui Manu îi explică sensul când spune: "Fratele cel mare să aibă pentru cei mai mici dragostea unui tată pentru fii săi, și aceștia la rândul lor să-l respecte ca pe un părinte". În gândirea vremurilor vechi, dreptul de primogenitură implica întotdeauna viața laolaltă. Nu era în fond decât folosirea bunurilor în comun de către toți frații sub preeminenta celui mai mare. El reprezintă indiviziunea patrimoniului ca indiviziune a familiei.

In acest sens ne putem imagina că a fost în vigoare în cel mai vechiu drept al Romei, sau cel putin în moravurile sale, și că a fost isvorul lui gens romana.

### CAPITOLUL VIII

## Autoritatea în familie.

1º Principiul și natura puterii părintești la cei vechi

Familia nu și-a primit legile dela cetate. Dacă cetatea ar fi stabilit dreptul privat, este foarte probabil ca să-l fi făcut cu totul deosebit de ceiace am văzut că este.

¹ Veches limbă latină a păstrat o urmă, a acestei indiviziuni care, oricât de slabă ar fi, merită totuși să fie semnalată. Se numea sors un lot de pământ, proprietatea unei familii; sors patrimonium significat, spune Festus; cuvântul consortes se spunea despreacela cari n'aveau cu toții decât o singură bucată de pământ și trăiau pe acelaș domeniu. Ori vechea limbă desemnă prin acest ouvânt frații și chiar

Ar fi regulat după alte principii dreptul de proprietate si dreptul de succesiune: căci nu era în interesul său ca pământul să fie inalienabil si patrimoniul indivizbil. Legea care permite tatălui să-si vânză si chiar să-si omoare fiul, lege pe care o gasim în Grecia ca si la Roma, n'a fost imaginată de cetate. Cetatea ar fi spus mai degrabă tatălui: "Viata soției și copilului tău nu-ți aparține si nici libertatea lor; fi voiu proteja chiar împotriva ta; nu esti tu acela care-i va judeca, care-i va omorî dacă au greșit: eu voiu fi singurul lor judecător". Dacă cetatea nu verbeste astfel, e probabil fiindeă n'o poate face. Drentul privat exista înaintea ei. Atunci când ea a început să-si scrie legile, a găsit acest drept deja stabilit, viu, înrădăcinat în moravuri si tare prin adesiunea universală. L'a primit neputând face altfel si n'a îndrăznit să-l modifice decât încetul cu încetul. Vechiul drept nu-i opera unui legiuitor; dimpotrivă, el s'a impus legiuitorului. A luat nastre în familie. De aci a iesit în mod spontan și format de vechile principii cari o instituiau. A decurs din credintele religioase, cari erau universal admise în vârsta primitivă a acestor popoare și cari își exercitau atotouternicia asunra inteligențelor și voințelor.

O familie se compune din tată, mamă, copii si sclavi. Acest grup, oricât ar fi de mic, trebuie să-și aibă disciplina sa. Cui îi apartinea oare autoritatea primă? Tată-lui? Nu. Există în fiecare casă ceva care este chiar deasurra tatălui: este religia casnică, este acel zeu pe care Grecii îl numesc zeul căminului. cariocosucul pe care La tinii îl numesc Lar familiae Pater. Această divinitate internă sau, ceiace înseamnă acelaș lucru, credința care este în sufletul omenesc, iată autoritatea cea mi mitiu discutabilă. Ea este aceia care va fixa rangurile în familie. Tatăl este cel dintâi lângă focul sacru: îl aprinde, îl în-

rude într'un grad destul de depărtat: mărturie a unor timpuri când patrimoniul șt familia erau indivizibile (Festus, V., Sors, Cicero, in Verrem, II, 3, 23, Tit-Liviu, XLI, 27. Vellelus, I, 10. Lucrețiu, III, 772; VI, 1280).

Plant, Mercator, V. 1, 5: Dis Penates familiaeque Lar Pater. Sensul primitiv al cuvântului Lar este acela de sentor, print, stăpân. Cf. Lar Persenna, Lar Tolumnius.

tretine: el este pontifice. In toate actele religioase îndeplineste cea mai înaltă l'unctiune: înjunghie victima: gura sa pronunță formula de rugăciune care trebuie să atragă asupra sa și asupra a lor săi protecțiunea zeilor. Familia și cultul se perpetuiază printr'ânsul. El singur reprezintă întreaga serie a descendenților. Pe el se sprijină cultul casnic; poate aproape să spuna ca și lndianul: Eu sunt zeul. Când moartea va sosi, el va fi o ființă sfântă, pe care descendenții o vor invoca. Religia nu așează soția pe un rang tot atât de înalt. E adevărat că dânsa ia parte la actele religioase, dar ea nu este stăpâna căminului. Nu-și are religia dela naștere; fost numai inițiată prin căsătorie: a învățat dela soțul său rugăciunea pe care o pronunță. Nu reprezintă strămosii, pentrucă nu descinde din ei. Ea însăsi nu va deveni un strămos; înmormântată, nu va primi un cult special. In moarte ca si în viată ea nu contează decât ca un ajutor al sotului său.

Dreptul grec, dreptul roman, dreptul indian, care derivă din aceste credințe religioase, concordă în a considera femeia totdeauna minoră. Ea nu poate avea niciodată un cămin al său; nu este niciodată șeful cultului. La Roma, primește titlul de mater familias, dar îl pierde dacă soțul moare 1. Neavând niciodată un cămin care să-i aparțină, n'are nimic din ceia ce dă autoritate în casă. Niciodată nu comandă; nu-i nici chiar liberă sau stăpână de sine însuși, sui juris. E totdeauna lângă căminul altuia, repetând rugăciunea altuia; pentru toate actele vieții civile un tutore.

Legea lui Manu spune: "Femeia, în timpul copilăriei, depinde de tată; în timpul tinereții de bărbat; bărbatul mort, de copii; dacă nu are copii, de rudele apropiate ale bărbatului său; căci o femeie nu trebuie niciodată să se conducă după bunul său plac". Legile grece și

<sup>&#</sup>x27;Festus, ed. Mulier, p. 125: Materfamiliae nou ante dicebatur quam vir ejus paterfamilise dictus esset... Nec vidua hac nomine apellari potest.

2 Legilo lui Manu V, 147, 148,

romane spun acelaş lucru. Fată, e supusă tatălui sau; dacă tatăl moare, fraților și agnaților săi; măritată, e sub puterea bărbatului; dacă bărbatul moare, nu se întoarce în propria sa familie, căci a renuntat la dânsa pentru totdeauna prin casătoria sfântă; văduva, rămânsupusă tutelei agnaților bărbatului său, adică propriilor săi fii, dacă are , sau, în lipsă de fii, celei mai apropiate rude .

Bărbatul are așa de mare autoritate asupra ei, că dânsul poate înainte de a muri sa-ı desemneze un tutore

și chiar să-i aleagă un al doilea bărbat.

Pentru a desemna puterea bărbatului asupra femeii, Romanii aveau o foarte veche expresie, pe care au păstrat-o jurisconsulții lor; e cuvântul manus. Nu este usor să-i descoperi sensul primitiv. Comentatorii fac dintr'ânsul expresia forței materiale, ca și cum femeia arfi fost sub mâna brutală a bărbatului. După toate aparențele însă ei s'au înșelat. Puterea bărbatului asupra femciei nu rezulta nici decum din forta mai mare a colui dintâiu. Ea deriva, ca și întreg dreptul privat, din credințele religioase, care așezau bărbatul mai sus decât femeia. Ceia ce dovedeste acest lucru, e faptul că, femeia care n'a fost căsătorită după riturile sacre, și care prin urmare n'a fost asociată cultului, nu era pusă sub autoritatea maritală . Căsătoria aducea subordonarea si în acelas timp si demnitatea unei femei. Aceasta constitue o dovadă mai mult că nu dreptul celui mai tare a constituit familia!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Demostene, In Onctorem, I, 7; in Baeotum, de dote, 7; in Eubulidem, 40. Iseu, do Meneclis hered., 2 și 3. Demostene, in Stephanum, II, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Se întorcea în caz de divorț. Demostene, in Eubulidem, 41.
<sup>3</sup> Demostene, in Stophanum, II, 20; in Phaenippum, 27, in Macartatum, 75. Iseu, de Pyrrhi hereditate, 50. — Cf. Odiseia, XXI 350—353.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Gaius, I, 145-147, 190; 118; Ulpian, XI, 1, 27.

Demostene, In Aphobum, I, 5; pro Phormione, 8.

<sup>6</sup> Cicero, Topic., 14. Tacit, Ann., IV, 16. Aulus-Gellus, XVIII, 6. Vom vedea mai departe că într'o epocă carecare și pentru motive pe care le vom desvolta, s'au imaginat feluri noui de căsătorie și cari au produs aceleași efecte juridice ca și căsătoria sfințită.

Să trecem la copil. În această privință natura vorbește dela sine destul de tare; ea vrea ca copilul să aibă un protector, o călăuză, un stăpân. Religia este de acord cu natura; ea spune ca tatal va fi șetul cultumi și că fiul va trebui să-l ajute numai, în slujba sa sfântă. Natura însă nu are această subordonare decât pentru un carecare număr de ani; religia cere mai mult. Natura aduce fiului majoratul; religia nu i-l acordă. După principiile antice, focul sacru e indivizibil și proprietatea este ca și el; frații nu se despart la moartea tatălui; cu atât mai mult nu se pot despărți de el atât cât este în viață. Dreptul primitiv în asprimea lui, hotărăște ca fii să stea legați de căminul tatălui și, prin urmare, supuși autoritații lui; atât cât el trăește, fiii sunt minori.

Ne închipuim că această regulă n'a putut dainui, decât atât cât vechea religie casnică era în vigoare. Această supunere fără sfârșit a fiului către tată dispare de timpuriu în Atena. La Roma, vechea regulă e scrupulos păstrată: fiul nu poate să întrețină un alt foc sfânt, atât cât trăește tatăl său; căsătorit chiar, și având copii,

este în tot timpul sub puterea părintească 1.

De altminteri, se întâmplă cu puterea părintească ca și cu cea maritală; ea are drept principiu și condiție cultul casnic. Copilul născut din concubinaj nu era pus sub autoritatea tatalui. Între tată și el nu există comunitate religioasă: nu exista nimic care să-i confere unuia autoritate și să-i impună altuia ascultare. Paternitatea, prin ea însăși, nu dădea nici un drept tatălui.

Grație religiei casnice, familia era un mic corp organizat, o mică societate, care avea șeful și guvernământul său. Nimic în societatea noastră modernă nu ne poate da o idee despre puterea părintească. În acele timpuri

<sup>1</sup> Cànd Galus spune despre puterea părintească: jus proprium est civium Romanorum trebuie să înțelegem că în timpul lui Galus, dreptul roman nu recunoaște această putere decât cetățeanului roman; aceasta nu înseamnă că ea n'ar fi existat mai înainte aiurea și că n'ar fi fost recunoscută de dreptul altor orașe. Acest lucru va fi lămurit prin ceiace vom spune despre situația legală a supușilor sub dominația Romei. În dreptul atenian dinainte de Solon, părintele putea să-și vândă coplii (Plutarc, Solon, 13 și 23).

tatăl nu este numai omul puternic, care protege și care are și puterea de a se face ascultat: el este preotul, moștenitorul focului sacru, continuatorul strămoșilor, tulpina descendentilor, depozitarul riturilor misterioase ale cultului si a formulelor secrete de rugăciune. Intreaga religie se sprijină pe dânsul. Chiar numele care i se dă, pater, poartă în sine curioase semnificări. Cuvântul este același în limba latină, greacă, sanscrită: de unde se poate conchide că acest cuvânt datează dintr'un timp în care strămoșii Elenilor, Italicilor și Indienilor trăiau împreună în Asia centrală. Care-i era sensul și ce idee reprezenta atunci în spiritul oamenilor? Se poate ști aceasta, căci a păstrat însemnarea primitivă în formulele limbei religioase si'n acele ale limbi juridice Când cei vechi, invocând pe Jupiter, îl numeau pater hom inum Deorungue, nu voiua să spună că Jupiter ai fi tatăl zeilor și al oamenilor; căci nu l'au considerat niciodată ca atare, ci au crezut, dimpotrivă, că genul uman exista înaintea lui. Acelas titlu de pater se da lui Neptun, lui Apollo, Bachus, Vulcan, Pluto, pe care desigur oamenii nu-i socoteau ca părinții lor 2; astfel, titlul de mater era dat Minervei, Dianei, Vestei, care erau socotite ca trei zeite fecioare. Tot asa în limbagiul iuridic titlul de pater sau paterfamilias, putea fi dat unui om care nu avea copii, nu era căsătorit sau chiar nici nu era în vârsta în care, să poată contracta căsătorie<sup>2</sup>. Ideia de paternitate nu se lega deci de acest cuvânt. Limba veche avea un altul care desemna pe tată și care, tot atât de vechiu ca și pater, se găsește ca și dânsul în limba Grecilor, a Romanilor si Indienilor (ganitar; γεννητήρ,

<sup>1</sup> Aulus-Gellus. V, 12: Jupiter . . . Sic et Neptunus pater conjuncte dictus est et Saturnuspater et Marspater. Lactanțiu, Instit. IV, 3: Jüpiter a precantitus pater vocatur et Satürnus et Janus et Liber et caeteri. Pluto era numit Dis Pater (Varron, De ling. lat., V, 66; Cicero, De natura deorum, II, 26), Acelaș cuvăn se dă zeulul Tibrului în rugăciuni; Tiberini, Pater, Sancte, precor (Titus-Livius, II, 10). Virgil îl numoște pe Vulcan Pater Lemnius, zeul din Lemnos.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ulpiaa, in Digeste, I, 6, 4: Patresfamiliarum sunt qui sunt suae protestatis, sive puberes, sive impuberes.

genitor). Cuvântul pater avea un alt sens. In limba religioasă era dat tuturor zeilor; în limbajul juridic, oricărui om care nu depindea de nimeni altcineva, și care avea autoritate asupra unei familii și asupra unei proprietăți, paterfamilias. Poeții ne arată că era dat tuturor acelora pe cari voiau să-i cinstească. Sclavul și clientul îl dădeau stăpânului lor. Era sinonimul cuvintelor rex, žvaξ, βασιλεὸς. Conținea în sine nu ideia de paternitate, ci pe aceia de putere, de autoritate, de demnitate maiestoasă.

Ca un astfel de cuvânt a fost dat tatălui de familie până când a devenit încetul cu încetul numele său cel mai obișnuit, iată desigur un fapt foarte semnificativ și care va părea grav ori cui ar voi să cunoască vechile instituții. Istoricul acestui cuvânt este suficient pentru a ne da o idee despre puterea pe care tatăl a exercitat-o mult timp în familie și despre sentimentul de venerație care se lega de dânsul ca de un pontif și ca de un suveran.

# 2º Enumerarea drepturilor cari compuneau puterea părințească

Legile grece și romane au recunoscut tatălui această putere nelimitată cu care-l învestise religia în primul rând. Drepturile foarte numeroase și foarte diverse pe cari i le-au conferit, pot fi așezate în trei categorii, după cum cnsiderăm pe tatăl de familie ca șef religios, ca stă-

pân al proprietății sau ca judecător.

I. Tatăl este șeful suprem al religiei casnice; orînduește toate ceremoniile cultului, așa cum știe, sau mai degrabă așa cum l-a văzut făcând pe tatăl său. Nimeni în familie nu contesta supremația sa sacerdotală. Cetatea ea însăși și pontifii săi nu pot schimba nimic din cultul său. Ca preot al altarului, nu recunoaște nici un il superior.

Cu titlul de sef religion, el este acela care-i răspunzător de perpetuitatea cultului și prin urmare de aceia a familiei. Tot ceiace se atinge de această perpetuitate, care este prima sa datorie și prima sa grije, depinde de el singur. De aici derivă o întreagă serie de drepturi:

Dreptul de a recunoaște copilul la naștere sau de a-l repudia. Acest drept este atribuit tatălui de legile grecești întocmai ca și de cele romane. Oricât de barbar ar fi, nu este însă în contradicție cu principiile pe care-i fundată familia. Filiațiunea, chiar necontestată, nu este deajuns pentru a putea intra în cercul sfânt al familiei. E nevoie de consimțământul șefului și de inițierea în cult. Atât cât copilul nu este asociat religiunii casnice, nu înseamnă nimic pentru tată.

Dreptul de a-și repudia soția, fie în caz de sterilitate, pentrucă nu trebuie ca familia să se stingă, fie în caz de adulter, pentrucă familia și descendența trebuiesc să

fie ferite de orice necuratenie.

Dreptul de a-şi mărita fiica, adică de a ceda altuia puterea ce-o are asupra ei. Dreptul de a-şi casatori fiul: cărătoria fiului interesează perpetuitatea familiei.

Dreptul de a emancipa, adică de a exclude un fiu din familiei și din cult. Dreptul de adopție, adică de a intro-

duce un străin lângă altarul casnic.

Dreptul de a indica, la moarte, un tutore soției și co-

piilor săi.

Trebuie să observăm că toate aceste drepturi erau atribuite numai tatălui, excluzând pe toți ceilalți membri ai familiei. Soția n'avea dreptul să divorțeze, cel puțin în epocile vechi. Chiar atunci când era văduvă, nu putea nici să emancipeze, nici să adopte. Ea nu era niciodată tutoare, chiar a copiilor săi. In caz de divorț, copiii rămâneau lângă tată, chiar și fetele. N'avea niciodată copii sub puterea ei. Pentru căsătoria fiicei sale nu-i se cerea consimțământul<sup>2</sup>.

II. Am vazut mai sus că proprietatea nu fusese concepută la început ca un drept individual, ci ca un drept de familie. Averea aparținea, cum spune formal Platon și cum spun implicit toți vechi legiuitori, strămoșilor și descendenților. Această proprietate, prin natura sa, nu se împărțea. Nu putea exista în fiecare familie decât un

1 Herodot, I, 59. Plutarc, Aleibiade, 23; Agesilaus, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Demostene, In Eubulidem, 40, 43. Gafus, I, 155. Ulpian, VIII, 8. Institutes. I, 9. Digeste, Cart. I, tit. I, 11.

proprietar, care era familia însăși și un uzufructuar, care era tatăl. Acest principiu explică mai multe dispoziții ale vechiului drept.

Proprietatea, neputându-se împărți și fundându-se în întregime pe capul tatălui, nici soția, nici fiul n'aveau nimic propriu. Regimul dotal era pe atunci necunoscut și ar fi fost nepracticabil. Zestrea soției aparținea fără rezervă bărbatului, care exercita asupra bunurilor dotale nu numai drepturile unui administrator, ci și pe acele ale unui proprietar. Tot ceiace femeia putea să dobîndească în timpul căsătoriei cădea în mâinile bărbatului. Deveninid văduvă, nu-și relua nici dota.

Fiul era în aceleași condiții ca și femeia: nu poseda nimic. Nici o donație făcută de dânsul nu era valabilă, pentru motivul că nu-i aparținea nimic. Nu putea să dobîndească nimic; roadele muncii sale, beneficiile comerțului său, aparțineau tatălui. Dacă un străin făcea un testament în favoarea sa, tatăl și nu dânsul primea legatul. Astfel se explică textul dreptului roman, care interzice orice contract de vânzare între tată și fiu. Dacă tatăl ar fi vândut fiului, și-ar fi vândut sie-și, căci fiul dobîndea numai pentru tată.

Vedem în dreptul roman și găsim acelas lucru și în legile Atenei, că tatăl își putea vinde fiul 3. Aceasta pentru că tatăl putea să dispună de întreaga proprietate care se afla în familie, și că fiul însăși putea fi socotit ca o proprietate, căci brațele și munca sa erau un isvor de venituri. Tatăl putea deci după alegere să păstreze, sau să cedeze alteuiva acest instrument de muncă. A-l ceda însemna a-l vinde. Textele pe cari le avem din drep-

¹ Gaïus, II, 98. Toate aceste reguli ale dreptului primitiv fură modificate de dreptul pretorian. La fel la Atena, în timpul lui Iseu și a lui Demostene, dota era restituită în caz de desfacere a căsătoriei. Nu înțelegem să vorbim, în acest capitol, decât de dreptul cel mai vechiu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cleero, De legibus, I. 20, Gaïus, II, 87. Digeste, cartea XVIII,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plutare, Solon, 13. Denys din Halicarnas, II, 26. Gaïus, I, 117, 132; VI, 79. Ulpiau, X, 1. Titus-Livius, XLI, 8. Festus, V<sup>o</sup> Deminutus.

tul roman, nu ne lămuresc îndestul asupra naturei acestui contract de vânzare și asupra rezervelor cari ar fi putut să fie făcute. Ce pare a fi sigur, e faptul că fiul astfel vândut nu devenea cu totul sclavul cumpărătorului. Tatăl putea să stipuleze în contract că fiul îi va fi revândut. El păstra atunci puterea asupra lui; și, după ce îl lua înapoi, putea să-l revândă Legea celor Douăsprezece Table autoriză această operațiune până la trei ori, declară însă, că după această triplă vânzare, fiul va fi în fine liberat de sub puterea părintească?. Putem vedea de aci cât era de absolută, în vechiul drept, autoritatea părintească 3.

III. Plutare ne arată că la Roma femeile nu puteau să apară în justiție, nici ca martore 4. Citim în jurisconsultul Gaius: "Trebuie să știm că nu se poate ceda în justiție persoanelor cari sunt supuse altora, adică soției, fiului, sclavilor. Căci dela faptul că aceste persoane nu puteau avea nimic al lor propriu s'a dedus cu multă · dreptate că ele nici nu puteau revendica nimic în justiție. Dacă fiul tău, supus puterii tale, a comis un delict, acțiunea în justiție e intentată împotriva ta. Delictul comis de un fiu împotriva tatălui său, nu dă loc nici unei acțiuni în justiție"5. Din toate acestea rezultă clar, că sotia si fiul nu puteau fi nici intimați nici apărători, nici acuzatori, nici acuzati, nici martori. Din întreaga familie, numai tatăl ar fi putut să apară înaintea tribunalului cetăței; justiția publică nu exista decât pentru dânsul. Asa dar el era responsabil de delictele comise de ai săi.

Ulpian., Fragm., X, 1).

<sup>1</sup> Gaius, I, 140: Quem pater ea lege vendidit ut sibi remanciparetur, tune pater potestatem propriam sibi videtur.

2 Si pater filium ter venumduit, filius a patre liber esto (apud.

Când fiul comite un delict, tatăl putea ex se degajeze de responsabilitate dându-l cu titlul de indemnitate persoanei lezate. Gaius, 1. 140: Quem pater ex noxali causa mancipio dedit, velut qui furti nomine damnatus est et eum mancipio actori dedit . . . hune actor pro pecunia habet. Tatăl în acest caz își pierde puterea. Vezi Cicero, pro Cacina, 34. De oratore, I, 40.

Plutare. Publicola, 8.

<sup>5</sup> Gaïus, II, 96; IV, 77, 78.

Justiția, în ceiace privește fiul și soția, nu exista în cetate. pentrucă se găsea în casă. Judecătorul lor era șeful familiei ținând ședința ca la un tribunal, în virtutea autorității maritale sau părintești, în numele familiei si sub ochii divinităților casnice.

Titu Liviu povestește că Senatul, voind să desființeze Bacanalele la Roma, a decretat pedeapsa cu moartea împotriva acelora cari ar fi luat parte. Decretul a fost executat ușor fața de cetățeni. Însă în privința femeilor, care nu erau cele mai puțin vinovate, se prezenta o gravă dificultate: femeile nu puteau fi judecate de către stat; familia singura avea dreptul să le judece. Senatul respectă acest vechiu principiu și lăsă soților și părinților sarcina de a pronunța sentința cu moartea împotriva femeilor <sup>2</sup>.

Acest drept de justiție pe care-l exercita șeful familiei în casa sa, era complet și fără apel. El putea să condamne la moarte așa cum făcea și magistratul în cetate; nici o autoritate nu avea dreptul să modifice hotărîrile sale. "Soțul, spune Caton cel Bătrân, e judecătorul soției sale; puterea sa nu are limite; el poate orice vrea. Dacă ea a comis vreo greșală, o pedepsește; dacă a băut vin, o condamnă; dacă a avut legături cu un alt om, o omoară". Dreptul era acelaș în privința copiilor. Valeriu Maxim citează pe un oarecare Atilius care își omoră fiica vinovată de purtări urâte și toată lumea cunoștea pe acel tată care și-a omorât fiul, complicele lui Catilina".

Fapte de această natură sunt numeroase în istoria romană. Ar însemna să ne facem o idee falșă, dacă am crede că tatăl avea drept absolut să-și omoare soția și

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Au fost timpuri când moravurile au modificat jurisdicția; tatăl consulta familia întreagă și o organiza ca un tribunal, pe care îl prezida. Tacit. XIII, 32; *Digeste*, cartea XXIII, titlul 4, 5. Platon, *Legi.* [X.

Titu Liviu, XXXIX, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Caton, în Aulus-Gellus, X, 23. Valeriu-Maxim, VI, 1, 3—6. De asemenea legea ateniană îngăduia soțului să-și omoare soția adulteră. (Schol. ad Horat., Sat., II, 7, 62), și tatălui să vândă în servitute pe fiica sa desonorată. (Plutare, Solon, 23).

copii. El era judecătorul lor. Dacă îi pedepsea cu moartea, făcea acest lucru în virtutea dreptului său de judecată. Cum tatăl familiei era singur supus judecății cetății, soția și copilul nu puteau găsi alt judecător decât pe el. El era în interiorul familiei unicul magistrat.

Trebuie de altfel să observăm că autoritatea părintească nu era o putere arbitrară, cum ar fi aceia care ar deriva din dreptul celui mai tare. Ea avea drept principiu credintele cari se găseau în fundul sufletelor și își găsea limitele chiar în aceste credinte. De exemplu. tatăl avea dreptul să excludă pe fiu din familie; el stia bine însă că dacă făcea acest lucru, familia risca să se stingă si manii strămoșilor săi să cadă în vecinică uitare. El avea dreptul să adopte un străin, însă religia îi interzicea să facă acest lucru dacă avea un fiu. Era unicul proprietar al bunurilor sale, totuși el nu avea, cel puțin la origine, dreptul de a le înstrăina. Putea să-și repudieze soția; pentru a face acest lucru însă trebuia să îndrăsnească mai întâiu să rupă legătura religioasă pe care o stabilise căsătoria. Astfel religia impunea tatălui tot atâtea obligații câte drepturi îi conferea.

Aceasta a fost mult timp familia antică. Credințele cari dăinuiau în spirite au fost de ajuns, fără să fie nevoie de dreptul forței sau de autoritatea unei puteri sociale pentru a o constitui în mod regulat, pentru a-i da o disciplină, o conducere, o justiție, și pentru a fixa în toate

detaliile dreptul privat.

#### CAPITOLUL IX

## Antica morală a familiei

Istoria nu studiază numai faptele materiale și instituțiile; adevăratul său obiect de studiu este sufletul omenesc; ea trebuie să aspire la a cunoaște ceia ce a crezut, ce a gândit, ce a simțit acest suflet, în diferitele vârste ale neamului omenesc.

Am arătat la începutul acestei cărți anticele credințe ce-și făcuse oamenii asupra ceia ce avea să fie după moarte. Am spus apoi cum aceste credințe au dat naștere instituțiilor casnice și dreptului privat. Rămâne să vedem care a fost influența acestor credințe asupra moralei în societățile primitive. Fără a pretinde că această veche religie ar fi creiat sentimente morale în sufletul omului, putem crede cel puțin că ea s'a asociat lor pentru a le întări, pentru a le da o mai mare autoritate, pentru a le asigura stăpânirea și dreptul lor de conducere asupra purtărei oamenilor, uneori însă și pentru a le falșifica.

Religia acestor prime timpuri era exclusiv casnică; morala de asemenea. Religia nu-i spunea omului arătându-i pe un altul: Iată fratele tău. Ea îi spunea: iată un străin; el nu poate lua parte la actele religioase ale căminului tău; nu se poate apropia de mormintele familiei tale, are alți zei decât tine și nu se poate uni cu tine pentru o rugăciune comună. Zeii tăi resping rugăciunile lui și-l privesc ca pe un dușman; este deci și dusmanul tău.

Îm această religie a focului sacru casnic, omul nu roagă niciodată divinitatea în favoarea altor oamenii; el n'o invoacă decât pentru el și ai săi. Un proverb grec a rămas ca o amintire și o rămășiță a acestei vechi izolări a omului în rugăciune. In timpul lui Plutarc se mai zicea încă egoistului: Aduci sacrificii focului sacru. Aceasta însemna: Te depărtezi de concetățenii tăi, nu ai prieteni, semenii tăi nu înseamnă nimic pentru tine, nu trăești decât pentru tine și pentru ai tăi. Acest proverb era indiciul unor timpuri când, întreaga religie fiind în jurul focului sacru casnic, orizontul moralei și al afecției nu depășea nici el cercul strîmt al familiei.

E natural ca ideia morală să fi avut începuturile și progresele sale ca și ideia religioasă. Zeul primelor generații, în această rassă, era foarte mic; puțin câte puțin cameni l-au făcut mai mare: tot așa morala, foarte strîmtă la început și foarte incomplectă, s'a lărgit pe ne-

<sup>1</sup> Εστία θύεις. Pseudo-Plutarch, edit. Dubner v, 167. Eustatiu, in Odyss., VII, 247: παροιμία το έστία θύομεν εφ ών οδα εστί μετασδοθναι οδόε εξενέγκειν.

simțite până când, din progres în progres, a ajuns să proclame datoria iubirei față de toți semenii. Punotul său de plecare a fost familia, și sub acțiunea credințelor religiei casnice i-au apărut omului în primul rând îndatoririle sale.

Să ne închipuim această religie a focului sacru casnic și a mormântului, în epoca deplinei sale vigori. Omul vede divimitatea foarte aproape de dânsul. Ea este, ca și conștiința, de față la cele mai mici acțiuni ale sale. Această ființă fragilă se găsește sub ochii unui martor care nu-l părăsește niciodată. El nu se simte niciodată singur. Alături de dânsul, în casă, pe câmp, are protectori cari să-l încurajeze în munca vicții și judecător, care să pedepsească faptele sale vinovate. "Larii, spun Romanii, sunt divinități înspăimântătoare, cari sunt însărcinate să pedepsească oamenii și să vegheze asupra tot ce se petrece în interiorul caselor". — "Penații, mai spun ei, sunt zeii cari ne întrețin viața; ei hrămesc corpul nostru și ne călăuzesc sufletul".

Se obicinuia să se dea focului sacru epitetul de "cast" <sup>2</sup> și era credința că el poruncea oamenilor castitatea. Nici un act materialmente sau moralmente impur nu trebuia

să fie comis în apropierea lui.

Primele idei de greșală, de pedeapsă, de ispășire, par a fi venite de aci. Omul care se simte vinovat nu se mai poate apropia de propriul său cămin; zeul său îl respinge. Oricui ar fi vărsat sânge, nu-i este îngăduit să mai facă niei un sacrificiu, niei o libațiune, rugăciune sau cină sacră. Zeul e atât de aspru că nu admite niei o scuză; nu distinge între un omor involuntar și o crimă premeditată. Mâna pătată de sânge nu mai poate atinge obiectele sfinte 3. Pentru ca omul să poată să-și reia cultul și să reintre în posesia zeului său, trebuie cel puțin să se purifice printr'o ceremonie expiatorie 4. Această religie

<sup>2</sup> Άγνοις ἐστίας δάθροις, Euripide, Hercul. fur., 705.

Plutare, Quest. rom., 51. Macrob, Sat., III, 4.

Herodot, I, 35. Virgil, Eneida, II, 719. Plutare, Theseu, 12.
Herodot Ibid., Eschyl. Choeph., 96: ceremonic descrisă de Apollonius din Rodos, IV, 704-707.

cunoaște iertarea; are rituri pentru a curăți petele sufletului; oricât de strâmtă și de grosolană ar fi ea, știe să

consoleze omul chiar de greșelile sale.

Dacă ignorează în mod absolut datoriile de caritate, cel puțin schițează omului cu o admirabilă claritate datoriile sale de familie. Face căsătoria obligatorie; celibatul este o crimă în ochii unei religii care face din continuitatea familiei prima și cea mai sfântă din datorii. Dar unirea pe care dânsa o prescrie nu se poate îndeplini decât în prezența divinităților casnice; e unirea religioasă, sfântă, indisolubilă, a soțului și a soției. Să nu și să facă din căsătorie un contract de consimțire, cum a fost la sfârșitul societății grece și romane. Această veche religie îl oprește și dacă îndrăznește s'o facă, îl pedepsește. Căci fiul care se naște dintr'o astfel de uniune e considerat ca bastard, adică drept o ființă care n'are loc în cămin; n'are drept să îndeplinească nici un act sfânt; nu se poate ruga.

Tot această religie veghează cu grijă asupra curăteniei familiei. În ochii săi, cea mai gravă greșeală ce poate fi comisă e adulterul. Căci cea dintâi regulă a cultului este ca să se transmită din tată în fiu căminul; ori. adulterul turbură ordinea nașterii. O altă regulă e ca mormântul să cuprindă numai pe membrii familiei; ori. fiul adulterului e um străin, care va fi înmormântat în mormânt. Toate principiile religiei sunt violate; cultul este pătat, căminul devine necurat, fiecare ofrandă la mormânt devine o nelegiuire. Mai mult încă: prim adulter seria descendenților e sfărâmată; familia, chiar fără voia celor vii, e stinsă, și nu mai există fericire divină pentru străbuni. Și Indianul spune: "Fiul adulterului zădărnicește în această viață și'n cealaltă ofrandele adresate manilor".

Iată pentruce legile Greciei și a Romei dau tatălui

<sup>2</sup> Legile lui Manu, III, 175.

¹ Iseu, De Philoct. heredit., 47; Demostene, In Macart., 51: Νόθφ δὲ μὴ είναι ἀγχιστείαν μήθ᾽ ἐερῶν μήθ᾽ ὁσίων. Religia timpurilor posterioare a oprit şi ea pe νόθος de a oficia ca prect. Vezi Ross, Inscr. gr., III, 52.

#### CARTEA II. — FAMILIA

dreptul de a îndepărta pe copilul nou născut. Și iată dece ele sunt așa de riguroase, așa de inexorabile pentru adulter. La Atena îi este îngăduit soțului să omoare pe vinovat. La Roma soțul, judecătorul soției, o condamnă la moarte. Această religie era atât de severă, încât omul nici nu avea dreptul să ierte cu totul și era forțat să-și repudieze femeia.

Iată deci primele legi ale moralei casnice găsite și sancționate. Îată, în afară de sentimentul natural, o religie poruncitoare, care spune bărbatului și femeiei că sunt uniți pentru totdeauna și că din această unire decurg datorii riguroase, a căror nesocotire ar aduce consecințele cele mai grave atât în viața aceasta, cât și în cealaltă. De aci decurge caracterul serios și sacru al uniunei conjugale la cei vechi și puritatea pe care familia

a păstrat-o mult timp.

Această morală casnică mai prescrie încă și alte datorii. Ea spune soției că trebuie să asculte, soțului că trebuie să poruncească. Ea îi învață pe amândoi să se respecte unul pe altul. Soția are drepturi, căci are locul său în jurul focului sacru; ea are sarcina să-l păzească să nu se stingă. Ea mai ales, trebuie să observe ca focul să se păstreze curat; ea îl invocă, ea îi oferă sacrificii ². Ea are deci și un rol religios. Acolo unde femeia lipsește, cultul casnic este incomplect și insuficient. Pentru un Grec este o mare menorocire să aibă un cămin fără soție ². La Romani prezența femeii este atât de necesară la sacrificii, încât preotul își pierde darul devenind văduv ².

¹ Demostene, In Neaer., 86. E adevărat că dacă această morală primitivă condamna adulterul, ea nu desaproba incestul; religia îl autoriza. Prohibițiile relative la căsătorie erau tocmai contrarii de cele actuale; era foarte bine văzută căsătoria fraților între ei (Cornelius Nepos, proemium., id., Viața lui Cimon, c. 1. Minucius Felix, Octavius 30), era însă interzis în principiu să te căsătorești cu o femeie din alt oraș.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Caton, de Re rust., 143: Rem divinam faciat... Focum purum habeat. Macrobiu, I, 15, in fine: Nupta in domo viri rem facit divinam. A se compara cu Denye din Halicarnas, II, 22.

Xenophon, Guv. Lacedem., IX, 5: γοναικός κενήν έστίαν.
 Plutarc, Quest. τοπ., 50. Cf. Denys din Halicarnasue, II, 22.

S'ar putea crede că acestei împărtășiri la întreținerea cultului casnio se datorește venerația care n'a încetat niciodată să înconjoare pe mama de familie, atât în societatea greacă cât și în cea romană. De aci vine faptul că femeia poartă în familie acelaș titlu ca și soțul său: Latinii spun paterfamilias și materfamilias, Grecii oixobeoxótric și oixobéoxotra, Indienii grihapati, grihapatni. De aci vine și formula pe care o pronunță soția în căsătoria romană: Ubi tu Caius, ego Caia, formulă care ne spune că dacă în casă n'au autoritate egală, au cel puțin aceeaș demnitate 1.

Cât despre fiu. l-am văzut supus autorității tatălui, care-l poate vinde și condamna la moarte. Acest fiu are însă și el un rol în cult; îndeplinește o funcțiune în ceremoniile religioase; prezența sa în anumite zile este atât de necesară, în cât Romanul care nu are nici un fiu e silit să adopte în mod fictiv unul pentru acele zile, pentruca riturile să poată fi îndeplinite 2. Și vedeți ce legătură puternică stabilește religia între tată și fiu! Era înrădăcinată credința într'o viață viitoare în mormânt, viață fericită și calmă, dacă ospățul funebru a fost regulat făcut. Astfel tatăl e convins că soarta sa în viața viitoare va depinde de grija pe care o va avea fiul său de mormânt, și fiul, la rândul său, e convins că tatăl său mort va deveni un zeu pe care el va trebui să-l invoace.

Putem ghici cât respect și afecție reciprocă puneau aceste credințe în familie. Cei vechi dădeau virtuților casnice numele de pietate: ascultarea fiului față de tată, dragostea pe care o poartă mamei sale, era pietate,

l Aşa că ne înşelăm dacă vorbim despre trista aservire a femeii romane in manu mariti. Cuvântul manus implică ideia nu de forță brutală, ci de autoritate, și el se aplică tot atât de bine autorității tatălui asupra fiicei sau a fratelui asupra sorei ca și aceleia a soțului asupra soției. Titu-Liviu, XXXIV, 2: feminas in manu esse parentum, fratrum, virorum. Femela căsătorită după rit era stăpâna casei. Nupta in domo viri DOMINIUM adipiscitur. (Maerobiu, I, 15. in fine); Denys din Halicarnas. II, 25, exprimă clar situația femeii: "Ascultând în toate de soțul său, era stăpâna cașei ca și el".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys din Halicarnass, II, 20, 22.

pictas erga parentes; dragostea tatălui pentru copii, duioșia mamei, erau tot pietate, pietas erga liberos. Totul era divin în familie. Sentimentul datoriei, afecțiunea naturală, ideia religioasă, toate acestea se confundau, nu făceau decât una, se exprimau printr'un singurcuvânt.

Vi se va părea poate foarte curios că socoteau dragostea de casă printre virtuți; totuși, era o virtute la cei vechi. Acest sentiment era profund si puternic în sufletul lor. Priviti pe Anchise care, la vederea Troiei în flacări nu vrea totuși să-și părăsească bătrâna-i casă. Priviți pe Ulysse căruia i se oferă toate comorile și nemurirea chiar; el însă nu vrea decât să revadă flacăra căminului său. Să venim până la Cicero; acesta nu mai e un poet, ci un om de stat care spune: "Aci este religia mea, rassa mea, aci sunt urmele părinților mei; nu stiu ce farmec se află aci, care pătrunde în sufletul și simturile mele"1. Trebuie să ne strămutăm cu gândul în mijlocul celor mai vechi generații, pentru a putea înțelege cât au fost de vii și de puternice aceste sentimente, cari în timpul lui Cicero erau întrucâtva mai slabe. Pentru noi casa e numai un domiciliu, un adăpost: îl părăsim și o uităm fără multă greutate, ori, dacă ne legăm de dânsa, facem aceasta numai prin forța obișnuinței și a amintirilor. Căci pentru noi religia nu este într'ânsa: Dumnezeul nostru este Dumnezeul întregului univers și-l găsim pretutindeni. La cei vechi se întâmpla cu totul altfel; în interiorul casei găseau principala lor divinitate, providenta lor, aceia care-i proteguia individual, care le asculta rugăciunile și le îndeplinea vointele. Afară din casă, omul nu se mai simția sub ocrotirea zeului; zeul vecinului era un zeu dușman. Omul își iubea atunci casa cum își iubește azi biserica.2.

Și astfel, credințele primelor epoci n'au fost străine desvoltării morale a acestei părți a umanității. Acești zei prescriau curățenia și opreau vărsarea sângelui; no-

Cicero. De legibus, II, 1. Pro Domo, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De aici sfințenia domiciliului, pe care cei vechi o considerară totdeauna ca inviolabilă: Demostene, in Androt., 52; in Evergum 60. Digeste, de in jus voc.. II, 4.

tiunea de justiție, dacă nu s'a născut din această credință, a fost cel puțin întărită de dânsa. Acești zei apartineau în comun tuturor membrilor unei aceleași familii; familia s'a găsit astfel unită printr'o legătură puternică și toți membrii săi au învățat să se iubească și să se respecte unii pe alții. Acești zei trăiau în interiorul fiecărei case: omul și-a iubit deci casa, locuința sa fixă și durabilă, pe care o avea dela strămoși și pe care o lăsa.

moștenire copiilor săi ca pe un sanctuar.

Morala antică, orînduită de aceste credințe. nu cunoștea, caritatea dar învăța cel puțin virtuțile casnice. Izolarea familiei a însemnat, la această rassă, începutul moralei. Atunci au apărut datoriile, clare, precise, imperioase, dar strânse într'un cerc restrâns. Și va trebui să ne amintim, în cursul acestei cărți, acest caracter strâmt al moralei primitive: căci societatea civilă, fundată mai târziu pe aceleași principii, a îmbrăcat același caracter și multe trăsături particulare ale vechii politici, se vor explica prin aceasta 1.

#### CAPITOLUL X

# "Gens" la Roma și în Grecia

Se întâlnește la jurisconsulții romani și la scriitorii greci urmele unei vechi instituții, care pare să fi avut mare vigoare în prima epocă a societăților grece și italice, dar care, slăbindu-se puțin câte puțin, a lăsat urme ce abia se pot desprinde în ultima parte a istoriei lor. Vorbim de ceiace Latinii numeau gens și Grecii γένος.

S'a discutat mult asupra naturii și constituirii acestei gens. N'ar fi poate fără folos să spunem mai întâi ce face dificultatea problemei.

l Este oare nevoie să atragem atenția că am încercat, în acest capitol, să schițăm cea mai veche morală a popoarelor cari au devenit Greeii și Romanii? E nevoie să adăugăm că această morală s'a modificat apoi cu timpul, mai ales la Greei? Chiar în Odiseia vom găsi sentimente noui și alte moravuri; continuarea acestei cărți o va arăta.

Gens, cum vom vedea mai departe, forma un corp a cărui constituire era cu totul aristocratică; grație organizării sale interne, Patricienii la Roma și Eupatrizii la Atena, păstrară multă vreme privilegiile lor. Atunci când partidul popular luă puterea, combătu cu toată energia această veche instituție. Dacă ar fi putut s'o distrugă complect, e probabil că nu ne-ar fi rămas despre dânsa nici cea mai mică amintire. Dar ea era deosebit de puternică și de înrădăcinată în moravuri; nu s'a putut s'o facă să dispară complectamente. Se mulțumiră deci s'o modifice: i se luă ceiace făcea caracterul său esential si-i se lăsă numai formele sale externe, cari nu supărau întru nimic noul regim. Astfel, la Roma, plebeii se gândiră să formeze gentes, după exemplul patricienilor; la Atena se încercă să se răstoarne 7504-urile acestea, să le amestece împreună și să le înlocuiască prin deme, înființate după asă se răstoarne semănarea lor. Vom explica aceste fapte când vom vorbi de revoluții. E deajuns să observăm aici că această alterare profundă, pe care democrația a introdus-o în regimul gens, e de natură să încurce pe acei cari vor să-i cunoască constituirea primitivă. În adevăr, aproape toate știrile ce le avem asupra ei datează din epoca când fu-sese transformată. Ele ne arată numai ceiace revoluțiile mai läsaserä sä subsiste.

Să presupunem că peste douăzeci de secole orice cunoștință de evul mediu ar dispare, că nu ar mai rămâne nici un document din ceiace a precedat revoluția din 1789 și că totuși un istoric al acestui timp ar vrea să-și facă o ideie de instituțiile anterioare. Singurele documente pecari le-ar avea în mâini, i-ar arăta nobilimea secolului al nouăsprezecelea, adică ceva foarte diferit de feudalitate. Dar s'ar gândi că o mare revoluție s'a îndeplinit în interval și ar conchide cu drept cuvânt că această instituție, ca toate celelalte, a trebuit să fie transformată; această nobilime pe care i-ar arăta-o textele, n'ar mai fi pentru dânsul decât umbra sau imaginea foarte alterată a unei alte nobilimi incomparabil mai puternică. Apoi, dacă ar examina cu atenție slabele rămășițe ale vechiului monument, câteva expresii rămase în limbă, câțiva ter-

meni scăpați legii, vagi amintiri sau zadarnice păreri de rău, ar ghici poate ceva din regimul feudal și ar ajunge să-și facă din instituțiile evului mediu o ideie care n'ar fi prea îndepărtată de adevăr. Greutatea ar fi desigur mare; e tot atât de mare pentru istoricul de azi, care vrea să cunoască anticul gens, căci n'are alte informații asupra lui, decât acele cari datează dintr'un timp când nu mai era decât propria sa umbră.

Vom începe prin a analiza tot ceiace scriitori vechi ne spun despre gens, adică tot ceiace mai rămăsese dintrânsul în epoca în care era de acum mult modificat. Apoi, cu ajutorul acestor resturi, vom încerca să întrevedem ade-

văratul regim al anticului gens.

# 1º Ceiace ne spun scriitorii vechi despre gens

Dacă deschizi istoria romană în timpul războaielor punice, întâlnești trei personagii cari se numesc Claudius Pulcher, Claudius Nero, Claudius Centho. Toți trei

apartin aceleias gens, gens Claudia.

Demostene, într'una din pledoriile sale, aduce şapte martori cari toți dovedesc că fac parte din aceias γένος, aceia a lui Britides. Ceiace-i curios în acest exemplu e faptul că cele şapte persoane citate ca membre ale aceluias γένος se găseau înscrise în şase deme deosebite; aceasta demostrează că γένος nu corespunde exact cu dema şi nu era ca aceasta o simplă împărțire administrativă .

Iată deci un prim fapt dovedit: erau gentes la Roma și la Atena. S'ar putea cita exemple relative la multe alte orașe din Grecia și din Italia și să conchidem de aci că, după toate probabilitățile, această instituție a fost universală la vechile popoare.

Fiecare gens avea un cult special. In Grecia se recunoșteau membrii aceleiași gens, după faptul că "făceau

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Demostene, in Neaer., 17. Vezi Plutare, Themist., 1 Eschin, De falsa legat., 147. Boeckh, Corp. inscr., No. 385. Ross, Demi Attici, 24, La Greci gens e adesea numită πάτρα: Pindar, passim.

sacrificiile în comun dintr'o epocă foarte indepărtată". Plutare menționează locul de sacrificiu al gintei Lycomezilor, și Eschin vorbește de altarul care aparținea gintei Butazilor.

La Roma de asemeni, fiecare gens avea diferite acte religioase de îndeplinit; ziua, locul, riturile erau fixate de religia sa particulară. Capitoliul e blocat de Gali; un Fabius iese și străbate râmdurile dușmane îmbrăcat în costumul religios și purtând în mâini obiectele sfinte; se duce să facă sacrificii pe altarul gintei sale, care-i așezat pe Quirinal. În cel de al doilea rasboiu punic, un alt Fabius, acela care era numit scutul Romet, ține piept lui Anibal; de sigur că republica are mare nevoie ca el să fie la post; el lăsă totuși comanda armatelor în mâna imprudentului Minucius: căci e aniversarea zilei de sacrificiu a gintei sale și trebuie să alerge la Roma spre a îndeplini actul sacru 4.

Acest cult trebuia să fie perpetuat din generație în generație; și era o datorie să lași un fiu în urma ta pentru a-l continua. Un inamic personal al lui Cicero, Claudius, și-a părăsit ginta sa pentru a intra într'o familie plebeiană; Cicero îi spune: "Dece expui religia gintei Claudia să piară din cauza ta?".

Zeii gintei, Dii gentiles nu o protejau de cât pe dânsa și nu voiau să fie invocați decât de dânsa. Nici un străin nu putea fi admis la ceremoniile religioase. Se credea că, dacă unui străin i se dedea o parte din victimă sau numai dacă asista la sacrificiu, zeii acelei gens erau ofensați și toți membrii erau sub acuzarea unei grave nelegiuiri.

După cum fiecare gens avea cultul și sărbătorile sale

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harpocration  $\nabla^0$  γεννήται: Έκαστη τῶν φρατριῶν διήρητο εἰς γένη τριάκοντα, ἐξ ὧν αί ἱερωσύναι αὶ ἐκάστσις προσήκουσαι ἐκπληροῦντο. Hesychius: Γεννήται, οἱ τοῦ αὐτοῦ γένος μετέχοντες καὶ ἀνωθεν ἀπ' ἀρχής ἔχοντες κοινὰ ἱερά.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutare, Themist., I. Eschin, De falsa legat., 147.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cicero, De arusp. resp., 15. Denys din Halicarnass, XI, 14. Festus, V<sup>0</sup> Propudi, ed. Muller, p. 238.

<sup>\*</sup> Titu-Liviu, V, 46; XXII, 18. Valeriu-Maxim, 1, 1, 11. Polybiu. III, 94. Plinin, XXXIV, 13. Macrobiu, III, 5.

<sup>5</sup> Cicero, Pro domo, 13.

religioase, ea avea și mormântul său comun. Citim într'o pledorie a lui Demostene: "Acest om pierzând pe toți copii sai, i-a înmormântut în mormâutul strămoșilor lui, în acest mormâut comun tuturor celor din gens a sa".

Urmarea pledoariei arată că nici un străin nu putea fi înmormântat în acest mormânt. Intr'un alt discurs, acelaș orator vorbește de mormântul în care ginta Buselizilor își îngroapă membrii și unde în fiecare an ea săvârșește un sacrificiu funebru; "acest loc de înmormântare e un câmp destul de marc, care-i îngrădit, după obiceiul vechiu".

Acelaș lucru se întâmplă și la Roma. Velleius vorbește de mormântul gintei Quintilia și Suetoniu ne spune că gens Claudia îl avea pe al său pe coasta muntelui Capitoliu<sup>2</sup>.

Vechiul drept al Romei consideră pe membrii unei gens ca apți de a moșteni unii dela altii. Cele Douăsprezece Table se pronunță că, în lipsa de fii sau de agnați, gentilis e moștenitorul natural. În această legislație, gentilis e deci mai apropiat decât cognatul, adică mai apropiat decât rudele soției s.

Nimic nu-i mai strâns legat decât membrii unei gens. Uniți în celebrarea aceloraș ceremonii sacre, ei se ajutau reciproc în toate nevoile vieții. Gens întreagă răspunde de datoria unuia din membrii săi; ea răscumpără prizonierul; ea plătește amenda condamnatului. Dacă unul dintre ai săi devine magistrat, ea cotizează pentru a plăti toate cheltuelile pe care le cere orice magistratură.

Acuzatul e întovărășit la Tribunal de toți membrii gintei sale: aceasta arată solidaritatea pe care legea o stabilește între om și corpul din care face parte. A pleda împotriva unui om din ginta ta, sau a mărturisi împotriva lui, e un act contra religiei. Un Claudius, personagiu considerabil, era inamic personal al lui Appius

Demostene, In Macartatum., 79; in Eubulidem., 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Suetoniu. Tiberius, I. Velleius, II, 119. <sup>3</sup> Gains, III, 17. Digests, III, 3. 1.

Titu-Liviu, V, 32. Denys din Habearnas, Fragm., XIII, 5. Appian, Annib., 28.

Claudius, decemvirul; când acesta fu chemat la judecată și amenințat cu moarteu, Claudius îl apără și imploră poporul în favoarea lui, anunțând însă, că dacă face acest demers, îl face, nu din dragoste ci din datorie".

Un membru din gens nu avea dreptul să dea în judecata cetăței pe un altul, aceasta pentrucă exista o justiție în fiecare gens. Fiecare avea șeful său, care era totdeodată judecător, preot și comandant militar<sup>2</sup>. Se știe că atunci când familia sabină a lui Claudius veni să se stabilească la Roma, cele trei mii de persoane cari o compuneau, ascultau de un șef unic. Mai târziu, când familia Fabius se însărcină singură cu răsboiul împotriva Veilor, vedem că această gens are un șef care vorbește în numele ei în fața senatului și o conduce împotriva dușmanului <sup>3</sup>.

In Grecia de asemenea fiecare gens avea un sef; inscripțiile ne-o dovedesc; ele ne arată că acest sef purta de obiceiu titlul de arhonte 4. In fine, la Roma ca și în Grecia, gens avea adunările sale; dădea decrete pe cari membrii trebuiau să le asculte și cari erau respectate chiar de cetatea însăși 5.

Acesta-i ansamblul de legi și chiceiuri pe care le gasim încă în vigoare în epocile în cari *gens* era foarte slăbită și aproape denaturată. Acestea sunt rămășițele acestei vechi instituții .

<sup>&#</sup>x27; Titu-Livin, III, 58. Denys, XI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys din Halicarnas, II, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem, IX, 5.

Boeckh, Corp. inscr., No. 397, 399. Ross, Demi Attici, 24.
 Titu-Liviu, VI, 20. Suetonlu, Tiberiu, 1. Ross, Demi Attici, 24.

Cicero încearcă o definiție a unei gene: Gestiles sunt qui inter se codem nomine sunt, qui ab ingenuis oriundi sunt, quorum majorum nemo servitutem scrvivit (Cic., Topice, 6). Această definiție e incomplectă; ea indică oarecari semne exterioare mai degrabă decât caracterele esențiale. Cicero. care aparținea ordinului plebeu, pure a fi avut idei foarte vagi de gens din timpurile antice; el spune că rogele Servius Tullius era gentilis al său (meo regnante gentili, Tusculanes, I, 16) și că un oarecare Verrucinus era aproape gentilis cu Verres (in Verrem, II, 77).

### 2º Cercetarea câtorva păreri cari au fost emise spre a explica gens romană.

Asupra acestui obiect, care-i de mult în discuția erudiților, au fost propuse mai multe sisteme. Unii spun:
gens nu-i alteeva decât o asemănare de nume. După alții
gens nu-i decât expresia unui raport dintre o familie care
exercită un patronagiu și altele cari sunt cliente Fiecare din aceste două păreri conțin o parte de adevăr,
însă nici una din ele nu corespunde întregei serii de
fapte, legi, obiceiuri, pe cari le-am enumerat.

După altă teorie, gens înseamnă un fel de înrudire artificială; gens e o asociație politică a mai multor familii cari, la origine, erau străine una de alta; în lipsa unei legături de sânge, cetatea a stabilit între ele o uniune

fictiva, o înrudire conventională.

Se prezintă însă o primă obiecție. Dacă gens nu este decât o asociație factice, cum se explică faptul că membrii săi au dreptul să se moștenească unii pe alții? De ce gentilis e preferat cognatului? Am văzut mai sus regulile eredității și am spus ce relație strânsă și necesară stabilise religia între dreptul de moștenire și înrudirea în linie bărbătească. Se poate presupune oare că legea antică s'ar fi depărtat de acest principiu până la a acorda succesiunea unor gentiles. dacă aceștia ar fi fost străini unii altora?

Caracterul cel mai puternic și mai bine constatat al unei gens, e că ea însăși are un cult așa cum îl are și familia pe al său. Ori, dacă am căută zeul pe care îl adoră fiecare, vom vedea că întotdeauna e un strămoș divinizat și că altarul pe care aduce sacrificii, e un mormânt. La Atena, Eumolpizii îl venerează pe Eumolpis, autorul rassei lor; Phytalizii adoră pe eroul Phytalos; Butazii pe Butas. Buselizii pe Buselos, Lakiazii pe Lakios, Amynandrizii pe Cecrops La Roma, Claudii descind dintr'un Clausus; Caecilius onorează ca sef al rassei lor

<sup>&#</sup>x27; Demostone. in Macartatum, 79. Pausanias, I, 37. Inscripția Amynandrizilor, citată de Ross, p. 24.

pe eroul Caeculus, Calpurnius pe un Calpus, Iulius un Iulus. Cloelius un Cloelus <sup>1</sup>.

E adevărat că ne este îngăduit să credem că multe din aceste genealogii au fost alcătuite în urmă; trebuie totuși să mărturisim că aceste prefăcătorii n'ar fi avut motiv, dacă n'ar fi fost un obiceiu constant la veritabilii gentes să recunoască un strămoș comun și să-i aducă un cult. Minciuna caută întotdeauna să imite adevărul.

De altfel înselătoria nu era așa de ușor de comis, cum ne-am închipui. Acest cult nu era o adevărată formalitate de paradă. Una din regulile cele mai riguroase ale religiei era că nu trebuia să fie onorat ca strămos, decât acela din care descindeai în adevăr: să aduci acest cult unui străin era o gravă impietate. Dacă gens adora în comun un strămos, făcea acest lucru pentrucă credea în mod sincer că descinde dintr'însul. Să simulezi un mormânt, să contrafaci aniversări și ospețe funebre, ar fi fost să aduci minciuna în tot ce era mai sfânt și să te joci cu religia. O asemenea fictiune a fost cu putintă în timpul lui Cezar, când vechea religie a familiilor nu mai impresiona pe nimeni. Dar dacă ne gândim la timpul în care credințele erau puternice, nu ne putem închipui că mai multe familii, asociindu-se în aceiaș șiretenie, să-și fi spus: Să me prefacem că avem un acelaș strămoș; să-i ridicăm un mormânt, să-i oferim ospete funebre si descendenții nostri îl vor adora în vecii vecilor. Un astfel de gând nu se putea să se prezinte spiritelor, sau el trebuia să fie înlăturat ca un gând necurat.

In problemele grele pe cari ni le oferă foarte adeseori istoria, e bine să cerem termenilor linguistici toate lămuririle pe cari le pot da. O instituție e adeseori explicată prin cuvântul care o desemnează. Ori cuvântul gens e exact acelaș lucru cu cuvântul genus și puteau fi luate unul drept altul și spune fie gens Fabia, fie genus Fabium<sup>2</sup>; amâmdouă corespund verbului gignere și substantivului genitor, întocmai cum 7évos cores-

2 Titu-Liviu, II, 46: genus Fabium.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Festus, Vis Caeculus, Calpurnii, Cloclia.

punde lui γεννάν și lui γονεύς. Toate aceste cuvinte poartă în ele ideia de filiațiune. Grecii numeau și membrii unei γένος prin cuvântul ὁμογάλακτες care înseamna hraniți cu acelaş lapte 1. Să se compare cu aceste cuvinte toate acelea pe cari noi avem obiceiul să le tra-ducem prin familie, în latinește familia, grecește oixos Nici unul nici altul nu conțin în sine sensul de generație sau de înrudire. Adevărata semnificație a cuvântului familia e proprietate; el desemnează câmpul, casa, banii. sclavii și de aceia cele Douăsprece Table spun, vorbind de moștenitor, familiam nancitor, ca să ia succesiunea. Cât despre oixos e limpede că nu prezintă spiritului altă ideie decât de proprietate ori de domiciliu. Iată totuși cuvintele pe cari le traducem de obiceiu prin familie. Ori, este de admis ca termeni al căror sens intrinsec e acela de domiciliu sau de proprietate, au putut fi adeseori întrebuințați pentru a desemna familia, și că alte cuvinte al caror sens intern e filiatiune, nastere, paternitate, să nu fi desemnat niciodată decât o asociație artificială? Desigur, aceasta n'ar fi fost conform en claritatea și preciziunea limbilor antice. E indubitabil că Grecii și Romanii, legau de cuvintele gens și 76 vo ideia unei origini comune. Această idee s'a putut șterge când si instituția gens s'a alterat: cuvântul însă a rămas ca o mărturie

Sistemul care ne prezintă pe gens ca o asociație factice are deci împotriva sa: 1º veches legislație, care dă lui gentiles un drept de ereditate; 2º credințele religioase, cari nu vor comunitatea cultului decât acolo unde e comunitate de naștere; 3º termenii limbii, cari atestă în gens o origine comună. Un alt defect al acestui sistem e că presupune, că societățile umane ar fi putut începe printr'o convenție și printr'un artificiu, ceiace știința istorică nu poate admite ca adevărat.

<sup>†</sup> Philochor, in Fragm. ist gree., vol. I, p. 399. Γεννήται, οἱ ἐκ τοῦ αὐτοῦ τῶν τριάκοντα γένων, οὖς καὶ πρότερον ψησὶ Φιλόχοστος ὁμογάλακτος θαλεῖσθαι. Polinx, VIII, 11: Οἱ μετέχοντες τοῦ γένους γεννήται καὶ ὁμογάκτες.

3º Gens este familia având încă organizarea și unitatea primitivă.

Totul ne prezintă pe gens ca unită printr'o legătură de naștere. Să mai consultăm încă limba: cuvintele de gentes, în Grecia ca și la Roma, au forma care era utilizată în amândouă limbile pentru nume potronimice. Claudius însemna fiul lui Clausus, și Butades al lui Butes.

Acei cari cred că văd în gens o asociație artificială, pornesc dela o premisă falșă. Ei presupun că o gens număra întotdeauna mai multe familii având nume diferite și ei citează bucuros exemplul gintei Cornelia care cuprindea pe Scipioni. Lentulus, Cossus, Sylla. Dar nu se în-tâmpla întotdeauna la fel. Astfel gens Marcia pare că a avut totdeauna o singură ramură; la fel vedem la gens Lucreția, și la gens Quintilia multă vreme. Ar fi desigur foarte greu să spunem cari sunt familiile cari au format gens Fabia, căci toți Fabii cunoscuți în istorie aparțin în mod manifest aceleiași tulpini; toți poartă în primul rând prenumele de Vibubanus; îl schimbă apoi toți pentru acela de Ambustus, pe care-l înlocuesc apoi cu Maximus ori Dorsos. Se știe că la Roma era obiceiul ca orice patrician să poarte trei nume. Pe cineva îl chema, de pildă, Publius Cornelius Scipio. Nu-i de prisos să căutăm care din aceste trei cuvinte era socotit ca adevăratul nume. Publius nu era decât un nume pus înainte, praenomen; Scipio era unul adăugat, agnomen. Adevăratul nume, nomen era Cornelius: ori, acesta era în acelaș timp și cel al întregei gens. Chiar dacă am avea numai această singură informație asupra anticei gens, ne-ar fi deajuns, pentru a putea afirma că au fost Cornelii înainte de a fi fost Scipio, și nu cum se spune adesea, că familia Scipionilor s'a asociat altora pentru a forma gens Cornelia.

Vedem, de fapt, în istorie că gens Cornelia a fost mult timp indiviză și că toți membrii săi purtau cognomen Maluginensis și Cossus. Abia pe timpul dictatorului Camillus una din ramuri adoptă pronumele de Scipion; mai târziu, o altă ramură îl ja pe cel de Rufus, pe care-l înlo-

cuește apoi cu Sylla. Lontulus apare în epoca rasboaielor Samnite, Cethegus în al doilea războiu punic. Acelaș lucru se întâmplă cu gens Claudia. Claudii rămân mult timp uniți într'o singură familie și poartă toți pronumele de Sabinun, sau Regillensis, semnul originii lor. Ii poți urmări timp de șapte generații fără a putea distinge ramuri în această familie, foarte numeroasă de altfel. Numai la a opta generație, în timpul primului răsboiu punic, vedem separându-se trei ramuri și luând trei porecle, cari le rămân ereditare: acestea sunt Claudius Pulcher, care se continuă timp de două secole, Claudius Centho, care se sting curând, și Claudius Nero, cari se perpetuează până în timpul Imperiului.

Reese de aci că gens nu era o asociatie de familie ci familia îmeăși. Ea putea să cuprindă fie o singură ramură, fie să producă ramuri numeroase; rămânea totuși o fa-

milie.

E ușor de altfel să-ți dai seama de formarea și de natura anticei gens, dacă te gândești la vechile credințe și instituții pe cari le-am văzut mai sus. Vom recunoaște chiar că gens a derivat în mod natural din religia casnică si din dreptul privat al timpurilor vechi. Ce prescrie. de fapt, această religie primitivă? Că străbunul, adică omul care a fost cel dintâi înmormântat în mormânt, să fie perpetuu cinstit, ca un zeu și că descendenții săi, întruniți în fiecare an lângă locul sfânt unde se odihnește, să-i ofere cina funebră. Acest altar, întotdeauna aprins, acest mormânt, totdeauna onorat de un cult, iată centrul în jurul căruia toate generațiile trăiesc și prin care toate ramurile familiei, oricât de numeroase ar putea fi, rămân grupate într'un singur mănunchi. Ce mai spune încă dreptul privat al acestor epoci? Observând ce era autoritatea în familia veche, am văzut că fiii nu se despărțeau de tată; studiind regulile transmisiunii patrimoniului, am constatat că, grație principiului comunității domeniului, frații mai mici nu se despărțeau de fratele mai mare. Cămin, mormânt, patrimoniu, toate ncestea erau nedespărțite la origină. Prin consecintă asa era și familia. Timpul n'o desmembra. Această familie indivizibila, care se desvolta cu trecerea vremii, perpetuând din secol în secol cultul și numele, era în adevăr antica gens. Gens era familia, dar familia conservând unitatea, pe care i-o poruncea religia și atingând întreaga desvoltare, pe care vechiul drept privat îi permitea s'o atingă.

Acest adevăr admis, tot ceiace ne spun scriitorii vechi despre gens, devine clar. Strânsa solidaritate pe care o remarcam adineauri între membrii săi, nu mai are nimic surprinzător: sunt rude prin naștere. Cultul pe care-l practică în comun, nu-i o ficțiune; îl au dela strămoșii lor. Cum sunt o aceiaș familie, au și un mormânt comun. Pentru acelaș motiv legea celor Douăsprezece Table îi declară capabili să moștenească unii pe alții. Cum aveau toți. la origine, un acelaș patrimoniu indiviz, fu un obi-ceiu și chiar o necesitate ca întreaga gens să fie răspunzătoare de datoria unuia dintre membrii săi și să plătea-

<sup>1</sup> N'avem să revenim asupra celor ce-am spus mai sus (cart. II, Cap. V) despre agnation. S'a putut vedea ea agnation si gentilitatea decurgeau din aceleași principii și erau o rudenie de aceiaș natură. Pasagiul din legea celor Douăsprezece Table, care dă moștenirea la gentiles în lipsă de agnati, a încurcat pe jurisconsulți și a făcut să se creadă că putea să fie o diferență esențială între aceste dou'i feluri de rudenie. Dar această diferență esentială nu se vede în nici un text. Erai agnatus cum erai gentilis, prin descendența masculină și prin legătura religioasă. Intre aceste două era numai o diferență de grad, care se făcu observată mai ales dela începutul epocei, când cele două ramuri ale unei aceleiaș gens se despărțiră. Aquatus fu membrul ramurei, un gentilis al lui gens. Se stabili atunci aceias dinstincție între termenii de gentilis și agnatus ca și între ouvintele gene și familia. Familiam dicimus omnium agnatorum. spune Ulpian in Digeste, Cart. L., tit. 26 § 195. Cand erni agnat fată de un om, erai si cu mai multă tărie gentilis; dar puteai să fii gentilis fără să fii agnat. Legen celor Doužsprezece Table dădea mostenirea, în lipsă de agnați, acelora cari erau numai gentilis față de defunct. adică acelora cari erau din acelaș gene, fără a fi din ramura sau din familia sa. - Vom vedea mai departe că a intrat in gens un element de ordin inferior, clientela: de aici s'a format o legătură de drept între client și gens. Ori, această legătură de dropt s'a numit deasement gentilitas. De exemplu, în Cicero, De oratore, I, 39, expresia jus gentilitatis, desemnează raportul între gens și clienți. Astfel, același cuvânt a însemnat donă lucruri, pe cari nu trebuie că le confundăm.

scă răscumpararea prizonierului sau amenda condamnatului. Toate aceste reguli se stabilise dela sine, când gens avea încă unitatea sa; când se desmembră, ele nu putură să dispară complet. Din unitatea antică și sfântă a acestei familii, rămaseră trăsături persistente în sacrificiul anual, care aduna membrii despărțiți, și în legislația, care le recunoștea drepturi de moștenire, precum și în moravurile cari le prescriau să se ajute reciproc.

Era natural ca membrii unei aceleiaș gens să poarte un acelaș nume și tocmai astfel se și întâmplă. Obiceiul numelor patronimice datează din această îndepărtată antichitate și se leagă în mod vizibil de această veche religie. Unitatea nașterii și a cultului se arăta prin unitatea numelui. Fiecare gens își transmise din generație în generație numele strămoșului și-l perpetuă cu aceiaș grijă cu care-și perpetuă cultul. Ceeace Romanii numean propriu zis nomen, era acel nume al străbunului, pe care toți descendenții și toți membrii gens-ului trebuiau să-l poarte. Veni o zi când fiecare ramură, devenind în anumite privinte independente, își arătă individualitatea, adoptând un supranume (cognomen). Dealtminteri, cum fiecare persoană trebuia să fie distinsă printr'o denumire particulară, fiecare avu câte un agnomen, precum Caius sau Quintus. Dar adevăratul nume era acel de gens: acesta se purta oficial; acesta era sfințit; acesta, pornind de la primul străbun cunoscut, trebuia să dureze tot atât de mult cât familia și zeii săi. - La fel era în Grecia; Romanii și Elenii 'se aseamănă și'n acest punct. Fiecare grec, cel putin dacă apartinea unei familii vechi si regulat constituite, avea trei nume ca si patricianul dela Roma. Unul din aceste nume îi era particular; un altul era acel al tatălui său, și cum aceste două nume alternau deobiceiu între dânsele, ambele echivalau cu cognomele ereditar, care însemna la Roma o ramură a unei gens; în sfârșit al treilea nume era acel al întregei gens. Astfel se spunea: Miltiade, fiul lui Cimon, Lachiade, și în generația următoare: Cimon, fiul lui Miltiade. Lachiade Κίμων Μιλτιάδου Αππάδης. Lachiazii formau un γένος, precum Cornelii formau o gens. Se poate observa că Pindar nu face niciodată elogii eroilor săi fără a le aminți numele de γένος al lor. Acest nume la Greci era de obiceiu terminat în τδης sau αδης și avea o formă de adjectiv, întocmai cum numele de gens la Romani era invariabil terminat în ius. Acesta era adevăratul lui nume; în vorbirea zilnică i se putea spune omului și cu supranumele individual, dar în limbagiul oficial al politicii sau al religiei, trebuia să dai omului denumirea sa completă și mai ales să nu uiți numele de γένος 1.

— E vrednic de observat că istoricul numelor a urmat un cu totul alt drum la cei vechi, decât în societățile creștine. In evul mediu, până în secolul al XII-lea, adevăratul nume era numele de botez sau numele individual, iar numele patronimice a venit destul de târziu, ca nume de mosie sau ca supra nume.

Exact contrariu ca la cei vechi. Ori această diferență e în intimă legătură, dacă observi bine, cu diferența dintre cele două religii. Pentru vechea religie casnică familia era adevăratul corp, adevărata ființă vie, individul fiind numai un membru nedespărțit: deaceia numele patronimic fu cel dintâiu ca dată și ca importanță. Noua religie, din contră, recunoștea individului o viață proprie, o libertate complectă, o independență cu totul personală și nu ezita să-l izoleze de familie: astfel, numele de botez fu primul și multă vreme singurul nume.

## 4º Extinderea familiei, sclavia și clientela.

Tot ceiace am văzut despre familie: religia casnică, zeii pe cari și-i făcuse, legile pe cari și le dăduse, dreptul de primogenitură pe care se fundase, unitatea, desvoltarea din epocă în epocă până ce a format gens, justiția, sacerdoțiul, guvernarea sa internă, toate acestea duc în mod forțat gândul nostru către o epocă primitivă, când familia era independentă de orice putere superioară și când cetatea nu exista încă.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E adevărat eă mai târziu democrația puse numele demei în loc de γένος, cecace era un fel de a imita și a-zi însuși regula anticu.

Dacă privim această religie casnică, acești zei cari apartineau unei singure familii și exercitau providența lor numai în incinta unei case, acest cult secret, această religie care nu voia să fie propagată, această antică morală care prescria izolarea familiilor: e vădit, că astfel de credinte nu au putut lua nastere în spiritele oamenilor, decât într'o epocă când marile societăți nu se formaseră încă. Dacă sentimentul religios s'a multumit cu o concentie asa de strâmtă a divinului, asta se explică prin faptul că asociația umană era atunci redusă ca proporții. Timpul când omul credea numai în zeii casnici. este timpul în care nu exista decât familia. E foarte adevărat că aceste credințe au putut să subsiste și după aceea și chiar multă vreme, după ce s'au format cetățile și națiunile. Omul nu se liberează usor de părerile cari au pus odată stăpânire pe dânsul. Aceste credinte au putut deci să dureze, cu toate că erau atunci în contradictie cu starea socială. În adevăr, ce este mai contradictoriu decât de a trăi într'o societate civilă si de a avea în fiecare familie zei particulari? Dar e lămurit că această contradictie nu existase întotdeauna și că în epoca când aceste credinte se stabiliseră în spirite și deveniseră destul de puternice pentru a forma o religie, răspundeau exact stării sociale a oamenilor. Ori, singura stare socială care să poată fi de acord cu dânsele e aceia în care familia trăeste independentă și izolată.

Intreaga rassă arică pare să fi trăit multă vreme în aceustă stare. Imnurile din Vedas dovedesc aceasta pentru ramura care a dat naștere Indienilor; vechile credințe și vechiul drept privat o mărturisesc pentru Greci si Romani.

Dacă se compară instituțiile politice ale Arilor din Orient, cu acele ale Arilor din Occideut, nu se găsește aproape nici o analogie. Dacă compari, din contra, instituțiile casnice ale acestor diferite popoare, observi că familia era constituită după aceleași principii în Grecia și în India; aceste principii erau, dealtminteri, cum am constatat-o mai sus, de o natură așa de particulară, încât nu se poate presupune că această asemănare ar fi e

fectul întâmplării: în sfârșit, nu numai instituțiunile oferă o evidentă analogie, ci chiar cuvintele care le desemnează sunt adesea aceleași, în diferitele limbi pe care această rassă le-a vorbit dela Gange până la Tibru. Se poate trage de aci o îndoită concluzie: întâiu. că nașterea instituțiilor casnice. în această rassă, este anterioară epocii când aceste diferite ramuri s'au despărțit; a doua e. că din contra, nașterea instituțiilor politice este posterioara acestei separații. Primele au fost fixate în timpul când rassa trăia încă în vechiul său leagăn din Asia Centrala; cele de al doilea s'au format încetul cu încetul în diferițele regiuni unde au condus-o migrațiile sale.

Se poate deci intrevede o lungă perioadă în timpul căreia oamenii n'au cunoscut vreo altă formă de societate decât familia. Atunci s'a produs religia casnică, care nu s'ar fi putut naște într'o societate altfel constituită și care a trebuit chiar să fie multă vreme o piedică desvoltării sociale. Și tot atunci s'a stabilit vechiul drept privat, care mai târziu a venit în desacord cu interesele unei societăți ceva mai întinse, dar care era în perfectă armonie cu starea societății în care s'a născut.

Să ne transpunem cu gândul în mijlocul acestor antice generații, a căror amintire n'a putut să dispară cu totul și cari au lăsat moștenire credințele și legile lor generațiilor următoare. Fiecare familie are religia sa, zeii. sacerdoțiul său. Izolarea religioasă este legea sa: cultul său e secret. Chiar în moarte sau în existența care-i urmează, familiile nu se amestecă: fiecare continuă să trăiască aparte în mormântul său, din care străinul este exclus. Fiecare familie are și proprietatea sa, adică partea sa de pământ care este legată de ca în mod nedespărțit: zeii hotarului îi păzesc îngrăditura, zeii mani veghează asupra ei. Izolarea proprietății este în așa fel obligatorie, încât două domenii nu pot să se mărginească unul cu altul, ci trebuie să lase între dânsele o șuviță de pământ, care să fie neutră și să rămână inviolabilă. Insfârșit, fiecare familie are șeful său, cum ar avea o națiune regele. Are legile sale, care, fără îndoială nu sunt scrise, dar pe cari credința religioasă le

întipărește în sufletul fiecărui om. Are justiția sa internă, deasupra căreia nu este nici o alta la care să poată apela. Familia posedă în sine tot ceeace omul are în mod imperios nevoie pentru viața sa materială sau pentru viața sa morală. Nu-i trebuie nimic din afară; ea e un Stat organizat, o societate care face față la toate.

Dar această familie din epocile vechi nu-i redusă la proporțiile familiei moderne. În marile societăți, familia se desmembrează și micșorează, dar în lipsă de orice societate, ea se întinde, se desvoltă, se ramifică, fără a se diviza. Diferite ramuri mai mici rămân grupate împrejurul unei ramuri mai mari, lângă căminul unic și mormântul comun.

Un alt element a mai intrat în compunerea acestei familii antice. Nevoia reciprocă pe care săracul o are de bogat și bogatul de sărac, a creiat servitorii. Dar în acest fel de regim patriarhal servitorii sau selavii sunt tot una. În adevăr, se înțelege că principiul unui serviciu liber, voluntar, putând înceta după placul servitorului, nu se poate deloc acorda cu o stare socială în care familia trăește izolat. Dealtminteri, religia casnică nu permite să se admită în familie un străin. Trebuie deci ca printr'un mijloc oarecare servitorul să devină un membru și o parte integrantă a acestei familii. Se ajunge la aceasta printr'un fel de inițiere a noului venit la cultul casnic.

Un curios obiceiu, care va subsista multă vreme în casele ateniene, ne arată cum intra sclavul în familie. Il apropiau de cămin, îl puneau în prezența divinității casnice; îi turnau pe cap apă sfințită și împărțea cu familia câteva prăjituri și fructe <sup>1</sup>. Această ceremonie era analoagă cu aceia a căsătoriei și a adopției. Fără îndoială, însemna că noul venit, străin până acum, va fi de aici înainte un

Demostene, în Stephanum, I, 74. Aristofan, Plutus, 768. Aceşti doi scriitori arată clar o ceremonie, dar n'o descriu. Scoliastul lui Aristofan adaugă câteva amănunte. Vezi, în Eschyl, cum Clytemnestra primește o nouă sclavă. Intră în această casă, deoarece Jupiter vrea ca tu să împarți spălatul cu apă sfințită cu ceilalți sclavi ai mei, lângă altarul meu casnic". (Eschyl, Agamemnon 1035-1038).

membru al familiei și va avea religia aceștia. Și astfel sclavul asista la rugăciuni și împărtășea și dânsul sărbătorile. Căminul îl proteguia; religia zeilor Lari îi aparținea ca și stăpânului său. De aceia sclavul trebuia să fie înmormântat în locul rezervat pentru înmormântarea familiei.

Dar, prin chiar faptul că servitorul dobîndea cultul și dreptul de a se ruga, își pierdea libertatea. Religia era un lant care-l reținea. Era legat de familie pentru toată viața și chiar dincolo de moarte.

Stăpânul îl putea face să iasă din sclavia de rând și să-l trateze ca om liber. Dar servitorul nu părăsea pentru aceasta familia. Cum era legat de dânsa prin cult, nu putea să se despartă de dânsa decât în chip nelegiuit. Sub numele de libert sau client, continua să recunoaseă autoritatea șefului sau patronului și nu înceta să aiba obligații față de dânsul. Nu se căsătoria decât cu autorizația stapânului și copii cari se nășteau continuau să se supună.

Se forma astfel, în sânul marii familii, un anumit număr de mici familii cliente și subordonate. Romanii atribuiau lui Romulus stabilirea clientelei, ca și cum o instituție de natura aceasta putea fi opera unui om. Cliențela

<sup>1</sup> Aristot. Economiques, I, 5: "Mai mult pentru selavi decât pentru persoanele libere trebuie să se îndeplinească sacrificiile și sărbătorile". Cicero, De legibus, II, 8: Ferias în famulis habento. În zilele de sărbătoare era înterzis să se pună selavul la muncă (Cic., De legib., II, 12).

Cicero, De legib., II, 11: Neque ea, quae a majoribus prodita est quum dominis tum famulis religio Larum, repudianda est. Sclavul putes să îndeplinească chiar actul religios în numele stăpânului său; Caton, De re rustica, 83.

<sup>\*</sup> Asupra obligațiilor celor liberați în Dreptul roman, vezi Digeste, XXXVII, 15, De jure patronatus; XII, 15, De obsequiis parentitus et patronis praestandis; XIII, 1, De operis libertorum. — Dreptul gree, în ceeace priveșto pe cei liberați și clientela, s'a transformat muit mai curând decât dreptul roman. De aceia ne-au și rămus foarte puține știri despre vechea condiție a acestor clase; vezi totuși Lysias, în Harpocration, la cuvântul ânostástov, Chrysippus, în Athena, VI, 93 și un pasagiu curios al lui Platon, Legile, XI, p. 915. Rezultă că cel liberat avea totdeanna datorii față de verhiul său stăpân.

e mai veche decât Romulus. Dealtminteri a existat pretutindeni, în Grecia ca și în Italia 1. Nu cetățile au stabilit-o și reglementat-o; dimpotrivă, cum vom vedea mai departe, ele au micșorat-o și distrus-o. Clientela e o instituție a dreptului casnic și a existat în familii înainte de a fi cetăți.

Nu trebuie judecată clientela timpurilor antice dupa clienții pe care-i vedem în timpul lui Horațiu. Clientule lamurit aceasta — fu multă vreme un servitor legat de patron. Dar atunci era ceva care constituia demnitatea sa: avea drept la cult și era asociat religiei familiei. Avea acelaș altar, aceleași sărbători, aceleași sacra ca și patronul său. La Roma, pentru a arăta această comunitate religioasă, lua numele familiei. Era considerat drept membru prin adopție. De aici o legătură strânsa si o reciprocitate de datorii între patron și client. Ascultati vechea lege romană: "Dacă patronul a cauzat supărare clientului său, să fie blestemat, sacer esto, să moară" 2. Patronul trebuie să proteguiască clientul prin toate mijloacele și toate fortele de care dispune, prin rugăciunea sa ca preot. prin lancea sa ca răsboinic, prin legea sa ca judecător. Mai târziu, când justiția cetății va chema pe client, patronul va trebui să-l apere; va trebui să-i facă cunoscut formulele misterioase ale legii, care-l vor face să-și câștige cauza 3. Cineva putea să mărturisească în justiție contra unui cognat, nu putea s'o facă contra unui client 4; și vor continua să se considere datoriile către clienti ca mult deasupra datoriilor fată de cognați 5. Dece? Pentrucă un cognat, înrudit numai prin femci. nu-i o rudă și n'are parte la religia familiei. Clientul, din

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Clientelă la Sabini (Titu-Liviu, II, 16; Denys, V, 40); la Etruşti (Denys, IX, 5); la Greci, ἔθος ἐλληνικὸν καὶ ἀρχαῖον (Denys, II, 9).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Legea celor XII Table, citată de Servius Âd·Æn., VI, 609; (É. Virgil: Aut fraus innexa clienti. Asupra datoriilor patronilor, vezi Denys, II, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Clienti promere jura, Horațiu, Epistoles, II, 1, 104. Cloero, De orat., III, 33.

<sup>\*</sup> Caton, in Aulu Gelu, V, 3; XXI, 1: Adversus cognatus pro cliente testatur; testimonium adversus clientem nemo dicit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aulu-Gelu, XX, 1: clientem tuendum esse contra cognato.

contra, are comunitatea cultului; are, oricât de inferior este, adevărata rudenie, care constă, după expresia lui Platon. în adorarea acelorasi zei casnici.

Clientela este o legătură sfântă pe care a format-o religia și pe care nimic n'o poate rupe. Odată client al unei familii, nu te mai poți despărți de dânsa. Clientela acestor timpuri primitive nu-i un raport voluntar și trecător între doi oameni; este ereditară; ești client prin datorie, din tată în fiu <sup>2</sup>.

Se vede din toate acestea că familia timpurilor celor mai vechi, cu ramura sa principală și cu ramurile sale secundare, cu servitorii și clienții, putea să formeze un grup de cameni foarte mumeroși. O familie, grație religiei care-i menținea unitatea, grație dreptului său privat, care o făccea indivizibilă, grație legilor clientelei, care reținea pe servitori, ajungea să formeze în cele din urmă o societate foarte întinsă, al cărui șef era ereditar. Dintr'un număr indefinit de societăți de natura aceasta pare să fi fost compusă rassa arică timp de un lung număr de secoli. Aceste mii de mici grupe trăiau izolate, având

Acest adevăr, după părerea noastră, reese cu prisosință din două cazuri cari ne sunt raportate, unul de Plutare, altul de Cicero. C. Herennius, chemat ca martor contra lui Marins, declară că-i împotriva regulelor vechi ca un patron să mărturisească contra clientului său; și decarece probabil lumea se mira că Marius, care fusese tribun, să fie calificat client, adăuga că în adevăr "Marius și familia sa erau din vechi clienții familiei Herennius". Judecătorii admiseră scuza, dar Marius, căruia nu-i convenia să fie redus la această situație, răspunse că în zius în care fusese ales într'o magistratură, fusese liberat de clientelă; "ceiace nu era în totul adevărat, adaugă istoricul, căci nu orice magistratură liberează de condiția de client; numai magistraturile curule au acest privilegiu" (Plut. Vie de Marius, 5). Clientela era deci, afară de această unică exceptie, obligatorie și ereditară; Marius o uitase, Herennius își aducea aminte. Cicero mentionează un proces care s'a desbătut în timpul său între familiile Claudius și Marcellus; cei dintâi, cu titlu de șefi ai gintei Claudia, pretindeau, în virtutea dreptului vechi, că Marcelii erau clienții lor; zădarnic erau aceștia de două secole în primul rang în Stat: Claudii persistau să susțină că legătura clientelei nu putuse fi sfărămată. - Aceste două fapte scăpate ultării ne permit să judecăm ce era clientela primitivă.

puține raporturi între dânsele, neavând nici o nevoie unele de altele, nefiind unite prin nici o legătură nici religioasă, nici politică, având fiecare domeniul său, conducerea sa internă, zeii săi.

# CARTEA III

### CETATEA

### CAPITOLUL INTÂIU

## Fratria și curia; tribul

N'am prezentat până aici și nu putem prezenta încă nici o dată. În istoria acestor societăți antice, epocile se pot mai ușor însemma prin succesiunea ideilor și a insti-

tuțiilor decât prin aceia a anilor.

Studiul vechilor reguli ale dreptului privat ne-a făcut să întrevedem, dincolo de timpurile cari se numesc istorice, o perioadă de secoli, în timpul cărora familia fu singura formă de societate. Această familie putea atunci să conțină în largul său cadru mai multe mii de ființe umane. Dar în aceste limite asociația umană era încă prea strâmtă: prea strâmtă pentru nevoile materiale, căci era greu ca această familie să facă față tuturor împrejurărilor vieții; prea strâmtă și pentru nevoile morale ale naturii noastre, căci în această mică lume, am văzut cât de insuficientă era înțelegerea divinului și morala cât de necemplectă.

Micimea acestei societăți primitive răspundea perfect micimei ideii ce-și făcuse despre divinitate. Fiecare familie avea zeii săi și omul nu concepea și n'adora decât divinitățile casnice. Dar el nu putea să se mulțumească multă vreme cu acești zei atât de dedesubtul nivelului pe care-l putea atimge inteligența sa. Dacă-i trebuiau încă mulți secoli pentru a ajunge să-și reprezinte pe Dumnezeu ca o ființă unică, incomparabilă, infinită, cel puțin trebuia să se apropie pe nesimțite de acest ideal, mă-

rind din epocă în epocă concepția sa și lărgind puțin câte puțin orizontul a cărui linie desparte pentru dânsul ființa divină de lucrurile pământești.

Ideia religioasă și societatea umană aveau deci să crea-

seă în acelas timp.

Religia casnică interzicea ca două familii să se amestece și să devină una. Dar era posibil ca mai multe familii, fără a sacrifica nimic din religia lor particulară, să se unească cel puțin pentru celebrarea unui alt cult, care să le fie comun. Tocmai ceeace se întâmplă. Un anumit număr de familii formară o grupă, pe care limba greacă o numea o fratrie, limba latină o curie î. Exista oare între familiile unei aceleași grupe o legătură de naștere? E imposibil s'o afirmăm. Ceeace-i aigur e că această asociație nouă nu s'a făcut fără o anumită lărgire a ideii religioase. Chiar în momentul în care se uniră, aceste familii concepură o divinitate superioară divinităților lor casnice, care le era comună tuturor, și care veghea asupra grupului întreg și ridicară un altar, aprinseră un foc sacru și instituiră un cult 2.

Nu exista curie sau fratrie care să nu-și fi avut al-

2 Demosthene, în Macart., 14 şi Iseu, de Apollod. hered., menționează altarul fratrioi şi sacrificiul care se făcea. Cratinus (în Athênêe, XI, 3, p. 460) vorbeşte de zeul care prezidează fratria, Ζεὸς φρατόρτος: Pollux, III, 52: Θεοὶ φράτριοι. Τὸ ἰερὸν ἐν ῷ συνήσσαν φράπτορες, φράτριον ἐκαλείτο, φράτριος αξξ, ἡ θυομένη τοῖς φράτορες.

<sup>1</sup> Acest mod de naştere al fratriei este clar indicat într'un curios fragment a lui Dicèare (Fragm. hist. gr., ed. Didot, t. II, p. 238); după ce-a vorbit de cultul familiei, carc nu se comunica nici prin căsătorie. adaugă: ἐτέρα τις ἐτέθη ἰερῶν κοινωνικὴ σύνοδος ἢν φρατρίαν ἐφοτραζον. Fratriile sunt semnalate în Homer, ca ο instituție comună Greciei; Iliada, II, 362: χρῖν' ἄνδρας κατὰ φῦλα, κατὰ φρήτρας, 'Αγαμέμνων. ὡς φρήτρη φρότρηφιν ἀρήγη, φῦλα δὲ φύλοις. Pollux, III, 52. Φρατρίαι ἡοαν δυοκαίδεκα, καὶ ἐν ἐκάστη γένη τριάκοντα. Demosthene, In Macartatum, 14; Isou, De Philæt. hered., 10. — Erau fratrii la Teba (scoliastul din Pindar, Isthm., VI, 18), la Corint (ibid. Olymp., XIII, 127); în Tessalia (ibid. Isthm, X, 85); la Neapoli (Strabon, V, p. 246); în Creta (Boeckh, Corp. inscr., No. 2555). Câţtva istorici cred că ὧδαl din Sparta corespund cu fratriile din Atena. — Cuvintele fratrie și curie erau socotite ca sinonime; Denys din Halicarnas (II, 85) și Dion Cassius (frag. 14) le traduc unul prin altul.

tarul și zeul său protector. Actul religios era de aceiaș natură cu cel săvârșit în familie. Consta dintr'o cină comună; hrana fusese preparată chiar pe altar și era prin urmare și ea sacră; în timpul când mâncau recitau câteva rugăciuni; divinitatea era de față și primea partea sa de mâncare și de băutură.

Aceste ospețe religioase ale curiilor dăinuiră mult timp meă la Roma; Cicero le menționează, Ovidiu le descrie. În timpul lui August ele își păstraseră încă toate formele lor antice. "Am văzut, spune un istorio al timpului, în aceste lăcașuri sfinte, prânzul pregătit înaintea zeului; mesele erau de lemn, dură obiceiul color vechi, și vasele erau de pământ. Alimentele erau: pâine, prăjituri făcute din făină și câteva fructe. Am văzut cum se făceau libațiunile; ele nu cădeau din cupe de aur sau argint, ci din vase de argilă; și am admirat pe oamenii timpurilor noastre cari au rămas atât de credincioși riturilor și obiceiurilor părinților lor".

La Atena, în zile de sărbătoare ca: Apaturies sau Thargelies, fiecare fratrie se întrunea în jurul altarului său. se sacrifica o victimă: carnea, friptă, pe focul sacru era împărțită între toți membrii fratriei, chri aveau mare grijă ca nici un străin să nu participe 4.

Sunt obicciuri cari au durat până în ultimele timpuri ale istoriei grecești și cari aruncă oarecare lumină asupra naturei fratriei antice. Astfel, vedem că în

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Φρατρίακα δεϊπνα (Athenée, V, 2); Curiales mensas (Festus p. 64).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cicero, De orat., I, 7: dies curiae, convivium. Ovidiu, Fast. VI, 305. Denys, II, 65.

Denys, II, 23. Orice s'ar spune, se introduseseră totusi câteva schimbări. Prânzurile curiei nu erau decât simple formalități, bune pentru precți. Membrii curiei se dispensau bucuros și se răspândise obiceiul de a înlocui prânzul comun printr'o distribuire de bani și alimente; Plaut, Aulularia, V, 69 și 137.

Isen, de Apollod. hered., 15-17, descrie unul din aceste prânzuri; aiurea (de Astyph. hered., 33), vorbește de un om care ieșind în urma unei adopțiuni din fratria sa. era socotit drept un străin și în zadar ar fi venit el la fiecare prânz sacru, nimeni nu i-ar fi dat din carnea victimei. Cf. Lysias, Fragm., 10 (ed. Didot, t. II. p. 255): "Dacă un om născut din părinți străini se alătură unei fratrii, orice atenian va putea să-l dea în judecată".

timpul lui Demostene, pentru a putea face parte dintr'o fratrie trebuia să fii născut dintr'o căsătorie legitimă într'una din familiile care o compuneau. Căci religia fratriei, ca și aceia a familiei, nu se tramsmitea decât prin sânge. Tânărul atenian era înfățișat fratriei de către tatăl său, care jura că fi este fiu. Admiterea avea loc sub o formulă religioasă. Fratria sacrifica o victimă și îi frigea carnea pe altar; toți membrii erau de față. Dacă aceșția nu voiau să admită pe noul sosit, așa cum aveau dreptul să facă, atunci carnea trebuia să fie luată de pe altar. Dacă ei nu făceau aceasta și dacă după ce era friptă, împărțeau cu noul venit carnea victimei, tânărul era admis și devenea irevocabil membru al asociației <sup>1</sup>. Ceia ce explică aceste obiceiuri e faptul că cei vechi credeau că orice hrană pregătită pe un altar și împărțită între mai multe persoane, stabilea între ele o legătură imposibil de desfăcut și o legătură sfântă care nu înceta decât odată cu viața <sup>2</sup>.

Fiecare fratrie sau curie avea un sef, curion sau fratriarch, a cărui funcție principală era să prezideze sacrificiile. Atribuțiile sale fuseseră poate, la origine, mai întinse. Fratria avea întrunirile sale, deliberările

¹ Demostene, in Macartatum, 13-15. Iseu, de Philoct. hered., 21-22; De Cironie hered., 18. — Amintim că o adopție regulată producea întotdeauna aceleași efecte ca și filiațiunea legitimă și că îi ținea locul.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Această credință este principiul ospitalității antice. Nu intră în subiectul nostru descrierea acestei curioase înstituții. Să spunem numai că religia a jucat un mare rol. Omul care reușise să ajungă în sânul unei familii nu mai putea îi socotit ca un străin; devenise tefecto; (Sophoele, Trachim., 262; Euripide, Ion, 654; Eschyle, Eumenides, 577; Thuoydide, I, 137). Acela care se împărtășise din prânzul sacru rămânea pentru totdeauna în comunitate religieaeă cu gazda sa; pentru aceasta Evandru le spune Troianilor: Communem vocate Deum. (Virgil, Encida, VIII, 275). — Aici se vede un exemplu din aceia ce e întetdeanna nelogic în sufletul omenesc: religia casnică nu-i făcută pentru străini; prin urmate ca îl respinge; dar tot pentru aceleași metive străinul, care-i odată admis, esta cu atât mai mult cansfințit. De îndată ce s'a atins de focul sacru, trebuie neapărat să înceteze de a mai fi un străin. Acelaș principiu care îl îndepăria ieri, cere ca astăzt și pentru totdeauna să devină membru al familitei,

sale și putea da și hotărîri1. Și dânsa ca și familia aveà un zeu, un cult, un sacerdoțiu, o justiție, un gu-vernământ. Era o mică societate, exact după modelul familiei.

Asociația continuă să crească în chip natural și după acelas model. Mai multe curii sau fratrii se grupară și formară un trib.

Acest cere nou își avu la rându-i religia sa; în fiecare

trib era un altar si o divinitate protectoare 2.

Zeul tribului era de obiceiu de aceias natură ca și acel al fratriei sau acel al familiei. Era un om divinizat, un erou. Tribul își lua numele dela dânsul: de aceia Grecii îl numesc erou eponym. Era sărbătorit în fiecare an la o zi hotărîtă. Partea principală a ceremoniei religioase era un ospăț la care lua parte întreg tribul\*.

Tribul, ca și fratria, avea adunările sale și dădea hotărîri cărora trebuia să se supună toți membrii săi. Avea si un tribunal si dreptul de a împărți dreptate între membrii săi. Seful era numit, tribunus, φυλοβασιλεύς 4. Din ceia ce ne-a mai rămas din institutiile tribului. se vede că la origină fusese constituit pentru a fi o societate independentă, ca si cum n'ar mai fi existat nici o putere socială deasupra sa s.

<sup>1</sup> Despre curio sau magister curiae, a se vedea Denys, II, 64; Varron, De ling. at., V, 83; Festus, p. 126. Fratriarcul e men-tionat în Demostene, in Eubul., 23. Deliberarea și votul sunt des-crise în Dem., in Macart., 82. Mai multe inscripții conțin deorete date de fratrii; a se vedea Corpus iscr., attic., t. II, Ed. Köhler, nos. 598, 599, 600.

 Φολίων θεών ἱερὰ (Pollux, VIII, 110).
 Φολετικὰ δεῖπνα (Athenée, V, 2); Pollux, III, 67. Demostene in Boeot., de nom., 7. Despre cele patru vechi triburi Ateniene şi raporturile lor cu fratriile și 76vn, vezi Pollux, VIII, 109-111, și Harpocration, V<sup>0</sup> τρίττος, dupa Aristot. Existenta vechilor triburi, în număr de trei sau patru, e un fapt comun tuturor cetăților grecești dorice sau ionice; Iliada, II, 362 și 668; Odiseea, XIX, 177; Herodot, IV, 161; V, 68 și 69; vezi Otf. Müller, Dorier. t. II, p. 75. Trebue să se facă o deosebire între triburile religioase din primele timpuri și triburile locale ale timpurilor posterioare; vom reveni mai târziu. Numai primele sunt în raport cu fratriile și ชุริงทุ. Pollux, VIII, 111. Cf. Aristot, fragment citat de Photius, Vo.

<sup>5</sup> Organizația politică și religioasă a celer trei triburi primitive din Roma's läsat puține urme in documente. Tot ce se stie, e că

#### CAPITOLUL II

# Noui credințe religioase

## 1º Zeii naturei fizice

Inainte de a trece dela formarea triburilor la nașterea cetăților, trebuie să menționăm un element important din viața intelectuală a acestor populații antice.

Atunci când am cercetat cele mai vechi credințe ale acestor popoare, am găsit o religie care avea drept obiect strămoșii și drept simbol principal focul sacru din cămin; această credință a constituit familia și a stabilit primele legi.

Această rassă, a mai avut însă, în toate ramurile sale și o altă religie, aceia ale cărei figuri principale au fost Zeus, Hera, Athena, Junona, religia Olimpului helenic

și a Capitoliului roman.

Din aceste două religii, prima își găsea zeii în sufletul omemese; a doua și-i lua din natura fizică. Dacă sentimentul forței vii și al conștinței pe care o poartă într'ânsul i-a inspirat omului prima ideie de divinitate, vederea imensităței care-l înconjoară și care-l copleseste, dădu un alt curs sentimentului său religios.

Omul primelor timpuri era vecinic în prezența naturei; obiceiurile vieței civilizate nu puseseră încă o stavilă între natură și om. Privirea sa era desfătată de frumusețea sau minunată de măreția naturei. Se bucura de lumină, se speria de întuneric, și când vedea revenind "sfânta lumină a cerurilor", simțea recunoștință. Viața sa era în mâinile naturei; aștepta norul binefăcător de

erau compuse din curii și gentes și că fiecare din ele avea un tribunus. Numele lor de Ramnes, Tities, Luceres s'au conservat, cum și câteva ceremonii ale cultului. De altfel aceste triburi formau corpuri prea considerabile, încât cetățile au făcut tot posibilul să le slăbeaccă și să le la independența. Plebeii deasemenea au lucrat la distrugerea lor.

' Sophocle, Antigona, v. 879. Vedalele exprimă adeseori acetași

idee.

care depindea recolta; se temea de furtuna care ar fi putut să-i distrugă munca și nădejdea unui an întreg. Simtea în orice moment slăbiciunea sa și nemăsurata forță a tot ce-l înconjura. Simtea întotdeauna un amestec de venerație, de dragoste și de spaimă, pentru puternica natură.

Acest sentiment nu l-a condus îndată la concepția unui Dumnezeu unic, stăpânind întreg universul. Ideia de univers nu exista încă pentru dânsul. Nu știa că pământul, soarele, astrele nu sunt decât părți ale unui singur corp; nu-i venea în gând că ele ar putea fi conduse de o aceiaș Ființă. Dela primele priviri pe cari le-a aruncat omul asupra lumei exterioare, și-a închipuit-o ca un fel de republică confuză, în care forțe rivale se răsboiau între ele. Judeca lumea exterioară după el însuși, și cum el se simțea o persoană liberă, vedea de asemenea în fiecare parte a creației, în pământ, în arbori, în nori, în apa fluviului, în soare, tot atâtea persoane asemănătoare lui; le atribuia gândire, voință, putere de deliberare; le simțea atot puternice și cum era supus influenții lor, își mărturisia dependența; le ruga și le adora; își făcu zei dintr'însele.

Astfel, la această rassă, ideia religioasă se prezintă sub două forme foarte deosebite. Deoparte, omul leagă ideia de divin de principiul invizibil, de inteligență, de ceia ce intrezărea din suflet, de ceia ce simțea sfânt în el. De altă parte, aplică ideia de divin obiectelor exterioare pe cari le contempla, le iubea sau de cari se temea, agenților fizici, cari erau stăpânii norocului și vieței sale.

Aceste două ordine de credințe dădură loc la două religii, pe cari le vedem durând tot atât timp cât și societățile grece și romane. Aceste două credințe nu s'au războit: au trăit chiar foarte bine împreună și și-au împărțit stăpânirea asupra omului; nu s'au confundat însă niciodată. Au avut întotdeauna dogme cu totul deosebite, adeseori contradictorii, ceremonii și practici cu totul diferite. Cultul zeilor Olimpului și acela al eroilor și al manilor n'au avut niciodată nimic comun între ele. Din aceste două religii, nu se poate ști care a fost cea mai

veche; nici n'am putea spune care a fost anterioară celeilalte; ceiace-i sigur, e că una din ele, aceia a morților, fiind fixată dintr'o epocă foarte îndepărtată, a rămas întotdeauma neschimbată în practică, pe când dogmele s'au șters încetul cu încetul; cealaltă, aceia a naturei fizice, a fost mai progresivă și s'a desvoltat liber în decursul timpului, modificându-și cu încetul legendele și doctrinele și mărindu-și mereu autoritatea asupra omului.

### 2º Raportul acestei religii cu desvoltarea societății umane

S'ar putea crede că primele rudimente ale acestei religii a naturei au fost foarte vechi; sunt poate tot atât de vechi cât și cultul strămoșilor; cum ea răspundea însă unor concepții mai generale și mai înalte, îi trebuia mult mai mult timp pentru a-si fixa o doctrină precisă 1. Ceia ce-i foarte sigur e că nu s'a produs într'o zi și că nici n'a esit făcută gata din creerul omului. Nu se vede la origina acestei religii nici un profet, nici un corp de preoti. Născu în diferite inteligențe prin un efect al forței lor naturale. Fiecare a făurit-o în felul său. Intre toti acesti zei, născuți din minți deosebite, au fost și asemănări, căci ideile se formează la om după un mod aproape uniform: a fost însă si o foarte mare varietate, căci fiecare minte era făuritoarea zeilor săi. A rezultat de aci faptul că religia a fost mult țimp confuză și zeii săi au fost nenumărati.

Totuși, elementele cari puteau fi divinizate, nu erau prea numeroase. Soarele care fecundează, pământul care hrănește norul, rând pe rând binefăcător sau funest, acestea erau principalele puteri cari ar fi putut fi zeifi-

¹ E nevole oare să mai amintim toate tradițiile grece sau italice care făceau din religia lui Jupiter o religie nouă și relativ recentă? Grecia și Italia păstraeeră amintirea unui timp în care societățile umane existau și când această religie nu era formată încă. Ovid, Fast., II, 289; Virgiliu, Georg., I, 126; Eschyl. Eumenidee; Pausanias, VIII, 8. Se pare că la Indieni Pitrie au fost anteriori zeităților Devas.

cate. Din fiecare element din acestea însă, au eșit mii de zei. Căci acelaș agent fizic, privit sub aspecte diferite, a primit diferite nume din partea oamenilor. Soarele, de pildă, fu numit aci Heracles (cel glorios), acolo Phoebus (strălucitorul), aiurea Apollon (cel care gonește noaptea și răul); unii îl numiră ființa cea mai înălțată (Hyperion), alții mântuitorul (Alexicacos); și cu timpul grupările de oameni cari au dat aceste nume diferite astrului strălucitor, nu mai recunoscură că au acelaș zeu.

De fant, fiecare om nu adora decât un număr foarte restrâns de divinități; zeii unuia însă, nu păreau a fi și zeii celorlalti. Numele puteau să fie asemănătoare, multi oameni au putut să dea zeului lor numele de Apolo sau de Hercule, căci aceste cuvinte apartineau limbei uzuale și nu erau decât adjective cari desemnau Ființa divină prin unul sau altul din atributele sale cele mai importante. Sub acelas nume însă diferitele grupe de cameni nu ar fi putut crede că era un singur zeu. Se socoteau mii de Jupiter diseriți; erau o mulțime de Minerve, de Diane, de Junone, cari semanau foarte puțin. Fiecare din aceste concepții, fiind formate de activitatea liberă a fiecărui spirit și fiind întrucâtva proprietatea sa, de s'a întâmplat ca acești zei să fie multă vreme independenți unii de alții și fiecare din ei să aibă legenda sa particulară și cultul său 1.

Fiind prima apariție a acestor credințe, datând din o epocă câmd camenii trăiau încă în starea de familie, acești zei noi au avut mai întâiu, ca și demonii, eroii și larii, caracterul de divinitate casnică. Fiecare familie își făurise zeii săi și fiecare îi păstra pentru sine, ca pe niște protectori, ale căror binefaceri nu voiau să le împartă cu străinii.

E o ideie care apare adeseori în imnurile din Veda; și nu încape îndoiala că ea n'a fost și în spiritele Arilor

¹ Daoă se întâmpla adesea ca mai multe nume să represinte o aceiaș divinitate sau o aceiaș concepție a spiritului, se întâmpla și invers ca un acelaș nume să ascundă adeseori divinități foarte desebite: Poseidon Hippios, Poseidon Phytalmios, Poseidon Erschteion Poseidon Egseanul, Poseidon Heliconiaul, erau zei diverși, cari nu aveau nici aceleași atribute, nici aceiași adoratori.

din Occident, căci a lăsat urme vizibile în religia lor. Pe măsură ce o familie, personificând un agent fizic, creia un zeu, ea îl asocia căminului său, îl număra printre penații săi și adăoga pentru el câteva cuvinte în formula sa de rugăciune. Pentru aceste motive întâlnim adese la cei vechi expresii ca aceasta: zeii cari sălășluiesc lângă căminul meu, Jupiter al focului meu sacru, Apolon al părinților mei 1, "Te conjur, spune Tecmes lui Ajax, în numele lui Jupiter care sălăsluește lângă focul tău sacru". Medeea vrăjitoarea, spune în Euripide: "Jur pe Hecata, zeița, stăpâna mea, pe care o venerez și care locuiește sanctuarul căminului meu". Când Virgil descrie ceia ce era mai vechiu în religia Romei, îl arată pe Hercule asociat căminului lui Evandru și adorat de acesta ca o divinitate casnică.

De aci au pornit miile de culturi locale între cari nu s'a putut stabili niciodată unitatea. De aci acele lupte ale zeilor, de cari politeismul este plin și cari reprezintă luptele familiilor, cantoanelor sau orașelor. De aci, sfârșit, acea mulțime nesfârșită de zei și zeițe, din care de sigur că nu cunoaștem decât foarte puțini: căci multi au pierit fără a lăsa nici amintirea numelor lor, pentrucă familiile cari fi adorau s'au stins sau orașele cari le păstrau cultul au fost distruse. A trebuit mult timp până ce zeii să iasă din sânul familiilor cari i-au conceput și cari îi priveau ca patrimoniul lor. Se stie chiar că mulți dintre ei nu s'au liberat niciodată de aceste legături casnice. Demeter din Eleusis a rămas zeitatea particulară a familiei Eumolpizilor; Athena de pe Acropolea Atenei apartine familiei Butazilor. Potittii la Roma aveau un Hercule si Nautii o Minervă 2. Sunt multe motive să credem că cultul Venerei a fost mult timp în familia Iulia si că acastă zeită n'a avut cult public în Roma.

<sup>1</sup> Έστιοδχοι. ἐφέστιοι, πατρῷοι. Ὁ έμὸς Ζεός, Euripide, Hecuba, 345; Medeea, 395. Sophocle, Ajax, 492. Virgiliu, VIII, 543. Herodot, I, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu, IX, 29: Potitii, gens cujus familiare fuerat sacerdotum Herculis. Denys, II, 69. Tot asa familia Aureliu avea cultul casnic al Soarelui (Festus V<sup>0</sup>, Aureliam, ed. Müller, p. 23).

In decursul timpului se întâmpla ca zeitatea unei familii, căpătând un mare prestigiu asupra imaginației oamenilor și părând puternică în raport cu prosperitatea acelei familii, întreaga cetate să vrea s'o adopte și să-i aducă un cult public, pentru a-i obține favoarea. Așa s'a întâmplat cu Demeter a Eumolpizilor, cu Atena Butazilor, cu Hercule al familiei Potitii. Când însă o familie consimția să-și împartă astfel zeul, ea își păstra cel puțin sacerdoțiul. Putem observa că demnitatea de preot, pentru fiecare zeu, a fost mult timp ereditară și nu a putut eși din oarecari familii . E rămășița unui timp când însă; zeul era proprietatea acestei familii, nu o proteja decât pe ea și nu voia să fie servit decât de dânsa.

Se poate deci spune că această a doua religie a fost la unison cu starea socială a oamenilor. A avut drept leagăn fiecare familie și a rămas mult timp închisă în acest strîmt orizont. Ea se preta însă mai bine decât cultul mortilor, progresului viitor al asociatiei umane. De fapt, strămoșii, eroii, manii, erau zei cari prin însăși esența lor nu puteau fi adorati decât de un foarte mic număr de oameni și cari stabileau pentru totdeauna nepătrunse linii de democrație între familii. Religia zeilor naturei era un cadru mai larg. Nici o lege riguroasă nu oprea propagarea acestor culturi; nu intra în natura intimă a acestor zei condiția ca să nu fie adorați decât de o familie și să respingă pe străini. În fine camenii trebuiau să ajungă pe nebăgate de seamă să observe că Jupiter adorat de o familie era în fond aceiaș ființă sau aceiaș concepție ca si Jupiter adorat de o alta; ceia ce era imposibil să creadă despre doi Lari, doi strămoși sau două focuri sacre.

<sup>&#</sup>x27; Herodot, V, 64, 65; VII, 153; IX, 27. Pindar, Isthm., VII, 18. Xenofon, Hellen., VI, 8. Platon, Legi, VI, p. 759; Banchetul, p. 40. Plutare, Theseu, 23; Viața a zece oratori, Lycurg, c. 11. Philochor, fragm. 158, p. 41. Diodor, V, 58. Pausanias, I, 37; IV, 15; VI, 17; X, 1. Apollodor, III, 13. Justin, XVIII, 5. Harpocration, V. Έττοδουτάδαι, Εδυείδαι. — Cicero, De divinatione, I, 41. Strabon, IX, p. 421; XIV, p. 634. Tacit, Annales, II, 54.

Să adăogăm că această religie nouă avea deasemenea și o altă morală. Ea nu se mărginea să-i arate omului datoriile familiei. Jupiter era zeul ospitalității; din partea sa veneau străinii, cerșetorii, "venerabilii săraci", acei cari trebuiau să fie tratați "ca niște frați". Toți acești zei luau adeseori chipul uman și se arătau muritorilor. Uneori pentru a lua parte la luptele și la bătăliile lor, adeseori însă pentru a le propovădui pacea și a-i învăța să se ajute unii pe alții.

Pe măsură ce această a doua religie merse desvoltându-se, societatea a trebuit să se mărească. Or, e foarte manifest faptul că această religie slabă la început, a luat apoi o mare extensiune. La origine, ea se adapostise în familii, sub protecția focului sacru casnic. Acolo zeul cel nou obtinuse un mic loc, o mică cella, aproape de altarul venerat, pentrucă puțin din respectul pe care oamenii îl purtau focului sacru, să se îndrepte si către zeu. Puțin câte puțin zeul, luând mai multă autoritate asupra sufletului, renunță la acest fel de tutelă; părăsi focul casnic; avu o locuință a lui și sacrificii cari îi fură proprii. Această locuință (vaos), dela vaiu, a locui) fu clădită în chipul vechiului sanctuar; a fost, ca și mai înainte o cella față de un cămin; cella însă s'a mărit, s'a înfrumusețat și a devenit un templu. Focul sacru rămase la intrarea casei zeului, dar păru foarte mic pe lângă dânsa. El, care fusese principalul, rămase numai accesoriu. Incetă de a mai fi zeu si coborî la rangul de altar al zeului, de instrument pentru sacrificiu. Fu însărcinat să ardă carnea victimei si să poarte ofranda cu rugăciunea omului către divinitatea maiestuoasă a cărei statue rezida în templu.

Când vedem aceste temple ridicându-se și deschizându-și porțile în fața mulțimii adoratorilor, putem fi siguri că de multă vreme inteligența umană și societatea îndepliniseră aceasta.

#### CAPITOLUL III

### Cetatea se formează

Tribul, întocmai ca familia și fratria, era constituit pentru a fi un corp independent, decarece avea un cult special dela care străinul era exclus. Odată format, nici o familie nouă nu mai putea fi admisă. Două triburi nu puteau să se contopească în unul singur; religia lor se opunea. Dar, după cum mai multe fratrii se uniseră într'un trib, mai multe triburi putură să se asocieze între ele, cu condiția ca să fie respectat cultul fiecăreia din ele; în ziua în care se făcu această alianță cetatea luă ființă.

Puțin ne interesează să cercetăm cauza, care determină mai multe triburi vecine să se unească. Uneori unirea fu voluntară, alteori fu impusă prin forța superioară a unui trib sau prin voința puternică a unui om; Ceia cei sigur, e că legătura nouei, asociații, fu tot un cult. Triburile cari se grupară pentru a forma o cetate, aprinseră

un foc sacru și-și dădură o religie comună.

Astfel, societatea umană, în această rassă, n'a crescut în forma unui cere care se lărgește puțin câte puțin, mărindu-se din ce în ce. Dimpotrivă, mici grupuri constituite cu mult înainte, s'au contopit unele cu altele. Mai multe familii au format o fratrie, mai multe fratrii un trib, mai multe triburi cetatea. Familie, fratrie, trib, cetate sunt dealtminteri societăți exact asemănătoare între ele si s'au născut una din alta, prin o serie de federații.

Trebuie chiar observat că pe măsură ce aceste diferite grupe se asociau astfel între dânsele, nici una din ele nu pierdea totuși nici individualitatea, mici independența. Deși mai multe familii se uneau într'o fratrie, fiecare din ele rămânea constituită ca în epoca izolării sale; nimic nu se schimba întrînsa, nici cultul, nici sacerdoțiul, nici dreptul de proprietate, nici justiția intimă. Apoi se asociară curiile, dar fiecare își păstra cultul, întrumirile, sărbătorile, șeful. Dela trib se trecu la cetate, dar triburile totuși nu se disolvară și fiecare din

ele continuă să formeze un corp, aproape ca și cum cetatea n'ar fi existat. În religie se păstră o mulțime de mici culturi, deasupra cărora se stabili un cult comun; în politică o mulțime de mici guverne continuară să funcționeze și deasupra lor se ridică un guvern comun.

Cetatea era o confederație. De aceia, ea fu obligată cel puțim timp de mai mulți secoli, să respecte independența religioasă și civilă a triburilor, curiilor și familiilor, și nu avu la început dreptul să intervină în afacerile particulare ale fiecăruia din aceste mici corpuri. N'avea nimic de controlat în sânul unei familii, nu putea să judece ceia ce se petrecea acolo; lăsa tatălui dreptul de a-și judeca soția, fiul, clientul. Pentru aceasta, dreptul privat care se fixase la epoca izolării familiilor, a putut să subziste în cetăți și s'a modificat foarte târziu.

Acest mod de naștere a cetățiior vechi este atestat de obiceiurile cari au durat foarte mult. Dacă observăm armata cetății, în primele timpuri, o găsim împărțită în triburi, în curii, în familii 1, "de așa fel, spune unul din cei vechi, ca luptătorul să aibă drept vecin în luptă pe acela cu care, în timp de pace, face libația și sacrificiul la acelaș altar" 2. Dacă privim poporul adunat în primele secole dela fundarea Romei, el votează pe curii și pe gentes 2. Dacă privim cultul, găsim la Roma șase Vestale, două de fiecare trib; la Atena, arhontele face cea mai mare parte din sacrificii în numele cetății întregi, dar mai rămân câteva ceremonii, cari trebuesc îndeplinite în comun de șefii triburilor 4.

Astfel cetatea nu-i o adunare de indivizi: e o confederație de mai multe grupe constituite înainte de dânsa și pe cari le lasă să subziste. Se vede dela oratorii atici că fiecare Ateniam face parte în acelaș timp din patru societăți diferite; e membrul unei familii, unei fratrii,

<sup>&#</sup>x27; Homer, Iliada, II, 362. Varron, De ling. lat., V, 89. La Atena rămase obiceiul de a așeza soldații pe triburi și pe deme: Herodot, VI, 111; Iseu, De Meneclis hered., 42; Lysias, Pro Mantitheo, 15.

2 Denys din Halicarnas, II, 23.

Aulu-Gelu, XV, 27.

Pollux, VIII, 111.

unui trib și unei cetăți. Nu intră în acelas timp și'n aceas zi în toate patru, ca Francezul care, din momentul nasterii, apartine în acelas timp unei familii, unei comune, unui județ, unei patrii. Fratria și tribul nu sunt diviziuni administrative. Omul intră în epoci diverse în aceste patru societăți și urcă întrucâtva, dela una la alta. Copilul e primit întâi în familie prin ceremonia religoasă, care are loc după zece zile dela naștere. Câțiva ani mai târziu intră în fratrie printr'o nouă ceremonie, pe care am descris-o mai sus. Însfârșit, la vârsta de saiprezece sau saptesprezece ani, se prezintă pentru a fi admis în cetate. In această zi, în fața unui altar și înaintea cărnurilor fumegânde ale unei victime, pronunță un jurământ prin care se angajează, între alte lucruri, să respecte totdeauna religia cetății 1. Din această zi e inițiat În cultul public și devine cetățean?. Privind pe acest tânăr Atenian, cum urcă din treaptă în treaptă, din cult în cult, aveti imaginea etapelor prim care a trecut odinicară asociatia umană. Drumul pe care acest tânăr e constrâns să-l urmeze, e acela pe care l'a urmat la început societatea.

Un exemplu va face acest adevăr mai clar. Ne-a rămas despre antichitățile din Atena destule tradiții și amintiri, pentru ca să putem să vedem destul de clar, cum
s'a format cetatea ateniană. La origină, spune Plutare,
Atica era divizată pe familii •. Câteva din aceste familii
ale epocii primitive, cum sunt Eumolpizii, Cecropizii,
Gephyrenii, Phytalizii, Lakiazii, s'au perpetuat până'n
epocile următoare. Atunci cetatea ateniană nu exista; dar
fiecare familie, înconjurată de ramurile sale mai mici și
de clienții săi, ocupa un canton și trăia acolo într'o independență absolută. Fiecare avea religia sa proprie: Eu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 'Αμυνῶ ὑπὲρ ἱερῶν καὶ ὀσίων... καὶ ἱερὰ τὰ πάτρια τιμήσω. (Pollux, VIII, 105-106).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iseu, De Cironis hered., 19; Pro Euphileio, 3. Demostene, In Eubulidem, 46. Necesitates de a fi înscris întro fratrie, cel puțin în timpurile antice, înainte de a face parte din cetate, reese dintro lege citată de Dinarce (Oratores attici, coll. Didot, t. II, p. 462, fr. 82).

<sup>\*</sup> Κατά γένη Plutarc, Teseu, 24; Ibid., 13.

molpizii, stabiliți la Eleusis, adorau pe Demeter; Cecropizii, cari locuian stânca pe care se va clădi mai târziu Athema, aveau drept divinități protectoare pe Poseidon și Atena. Alături, pe mica colină a Areopagului, zeul protector era Ares; la Marathon era un Hercule, la Prasies un Apollon, un alt Apollon la Phlyes, Dioscurii la Cephalos, si tot asa în celelalte cantoane 1.

Fiecare familie, după cum avea zeul și altarul, avea deasemeni și șeful său. Când Pausanias vizită Atica, găsi în micile burguri tradiții antice cari se perpetuaseră odată cu cultul; aceste tradiții îl făcură să afle că fiecare burg avusese regele său înainte de domnia lui Cecrops la Atena?. Nu era oare aceasta amintirea unei epoci îndepărtate. când aceste mari familii patriarhale, asemănătoare clanurilor celtice, aveau fiecare seful lor hereditar, care era în acelaș timp preot și judecător? Aproape o sută de mici societăți, trăiau deci izolate în țară, necunoscând între ele nici legătură religioasă, nici legătură politică, având fiecare teritoriul său, făcându-și adesea războiu, fiind însfârșit așa de despărțite unele de altele, încât căsătoria dintre dânsele nu era totdeauna permisă.

Dar nevoile sau sentimentele le apropiară. Pe mesimțite ele se uniră în mici grupe, câte patru sau șase. Astfel, găsim în tradiții că cele patru burguri din câmpia Marathon se asociară pentru a adora împreună pe Apollon Delfinianul: oamenii din Pireu, din Phaleron si din două cantoane vecine, se uniră la rândul lor și zidiră în comun un tempul lui Hercule 4. Cu timpul această sută de mici state se reduse la douăsprezece confederații. Această schimbare, prin care populația din Atica trecu din starea de familie patriarhală la o societate ceva mai întinsă. era atribuită de legendă sforțărilor lui Cecrops; trebuie să înțelegem prin asta, că această transformare se termina în epoca în care se pune domnia acestui personagiu,

Pausanias, I, 15; I, 31; I, 37; II, 18.
 Pausanias, I, 31: Τών εν τοῖς δήμοις φάναι πολλοὸς ὡς καὶ πρό της άρχης της κέκροπος εδασιλεύοντο.

Plutare, Teseu, 13,

Plutare, Teseu, 14. Pollux, VI, 105. Stefan din Byzant, Vo byskidat.

adică spre secolul al șaisprezecelea, înainte de éra noastră. Se vede dealtminteri că acest Cecrops au domnea decât asupra uneia din cele douăsprezece asociații, aceia care deveni mai târziu Atema; celelalte unsprezece erau complect independente; fie care avea zeul protector, altarul, focul sacru, șeful său 1.

Mai multe generații trecură, în timpul cărora grupa Cecropizilor dobîndi pe nesimțite mai multă importanță. Din această perioadă a rămas amintirea unei lupte sângerânde, pe care ei o susținură contra Eumolpizilor din Eleusis, și al cărui rezultat fu că aceștia se supuseră, cu singura rezervă de a conserva sacerdoțiul ereditar al divinității lor. Se poate crede că au fost alte lupte și alte cuceriri, a căror amintire nu s'a păstrat. Stânca Cecropizilor, unde încetul cu încetul se desvoltase cultul Atenei și care adoptase numele divinității sale principale, dobîndi supremația asupra celorlalte unsprezece state. Atunci apăru Teseu, moștenitorul Cecropizilor. Toate tradițiile sunt de acord să spună că dânsul întruni cele douăsprezece grupe într'o cetate.

In adevăr, el reuși să facă să se adopte în toată Atica cultul Atenei Polias, astfel că țara întreagă celebră de atunci în comun sacrificiul Pamatheneelor. Inainte de dânsul fiecare sătișor avea focul său sacru și prytaneul său; el voi ca prytaneul Atenei să fie centrul religios al întregei Atice? De atunci se întemeiă unitatea ateniană; ca religie, fiecare canton își păstra vechiul cult, dar toți adoptară un cult comun; politicește, fiecare păstra șefii, judecătorii, dreptul de a se aduna, dar

Philochor, citat de Strabon, IX, p. 609. Κέκροπα πρῶτον εἰς δώδεκα πόλεις συνοικίσαι τὸ πλήθος. Tucydide, II, 15. Cf. Pollux, VIII, 111.

<sup>\*</sup> Thucydide, II, 15; 'Ο Θυσεύς καταλύσας τῶν ἄλλων πόλεων τὰ βουλευτήρια και τὰς ἀρχὰς... ἐν βουλευτήριον ἀποδείξας και πρυτανείον ... Plutare, Teseu, 24. Έν ποιήσας ἄπασι κοινόν πρυτανείον... και Παναθήναια θυσίαν ἐποίησε κοινήν. 'Ζθυσε δὲ και Μετοίκια, ἡν ἔτι και νῦν θύουσι. Cf. Pausantas, VIII. 2, 1.

deasupra acestor guverne locale fu guvernul central al cetății <sup>1</sup>.

Din aceste amintiri și tradiții așa de precise pe cari Atena le păstra cu religiozitate, ne pare că rezultă două adevăruri egal manifeste: unul e că cetatea a fost o confederație de grupe constituită înainte de ea; cealaltă c că societatea nu s'a desvoltat decât pe măsură ce religia se lărgea. Nu s'ar putea spune dacă progresul religios a adus progresul social; ceiace-i sigur e că s'au produs amândouă în acelaș timp și cu un remarcabil acord.

Trebuie să ne gândim că era peste putință de greu populațiilor primitive să fondeze societăți regulate. Legătura socială nu-i ușor de stabilit între ființe umane cari sunt atât de deosebite, atât de libere, atât de nestatornice. Pentru a le da reguli comune, pentru a putea institui un comandament și a-i face să accepte supunerea, pentru a face ca pasiunea să cedeze rațiunei și ra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutare și Tucydide spun că Teseu distruse prytancele locale și desființă magistraturile Cantoanelor. Totuși, dacă încercă s'o facă, e sigur că nu reuși, căci mult timp după dânsul mai găsim în culturi locale, adunări, regii triburilor. Boeckh, Corp. inscr., 82, 85. Demostene, in Theorrinem. Pollux, VIII, 111.— Läsäm la oparte legenda lui Ion, căreia mai mulți istorici moderni pare să-i fi dat prea mare importanță, prezentând-o ca simptomul unei invazii străine în Atica. Această invazie nu-i indicată de nici un document. Dacă Atica ar fi fost cucerită de acești Ionieni din Pelopones, nu-i probabil ca Atenienii să fi conservat cu atâta religiositate numele lor de Cecropizi, Erechteizi și ex fi considerat, din contra, ca o injurie numele de Ionieni (Herodot, I, 143). Celor cari cred în această invazie a Ionienilor ei cari adaugă că noblețea Eupatrizilor vine de aici, li se mai poate răspunde că cea mai mare parte din marile familii ale Atenei descind dintr'o epocă destul de anterioară aceleia în care se pune sosirea lui Ion in Atica. Se poate oare spune că Atenienii n'ar fi Ionieni în cea mai mare parte? Ei aparțin cu siguranță acestei ramuri a rassei helenice; Strabon ne spune că în timpurile cele mai îndepărtate, Atica se numea Ionia și Ias. Dar e greu să faci din fiul lui Xuthos, din eroul legendar a lui Euripide, tulpina acestor Ionieni; ei sunt infinit anteriori lui Ion ei numele lor e poate muit mai vechi decât acela de Heleni. E greu să faci să descindă din acest Ion toți Eupatrizii și să prezinți această clasă de cameni ca o populație cuceritoare, care ar fi oprimat prin forță o populație învinsă. Această opinie nu se sprijină pe nici o mărturie veche.

tiunea individuală rațiunei publice, e nevoie neapărat de ceva mai mult decât forța materială, mai respectabil decât interesul, mai sigur decât o teorie filosofică, mai imuabil decât o convenție, ceva care să fie în toate sufletele și să le stăpânească puternic.

Acest lucru este credința. Nimic nu are mai mare pu-

Acest lucru este credința. Nimic nu are mai mare putere asupra sufletului. Credința e opera spiritului nostru, nu suntem însă liberi s'o modificăm după voie. E o creație de a noastră, nu o știm însă. E umană și noi o credem Dumnezeu. E efectul tăriei noastre și-i totuși mai puternică decât noi. Ea e în noi; nu ne părăsește; ne vorbește în orice moment. Dacă ne spune să ascultăm, vom asculta; dacă ne impune datorii, ne supunem. Omul poate învinge natura, e supus însă gândirei sale.

Ori, o veche credință îi poruncia omului să-și cinstească strămoșii; cultul strămoșilor a grupat familia în jurul unui altar. De aci prima religie, primele rugăciuni, prima ideie de datorie și prima morală; de aci asemenea și proprietatea stabilită, ordinea succesiunei fixată; de aci în fine tot dreptul privat și toate regulile organizației casnice. Apoi credința crescu, și în acelaș timp și asociația. Pe măsură ce oamenii simt că au divinități conume, se unesc în grupe mai întinse. Aceleași reguli găsite și stabilite în familie, se aplică succesiv fratriei, tribului, cetăței.

Să cuprindem cu privirea drumul parcurs de cameni. La origine familia trăește izolată și omul nu cunoaște decât zei casnici, θεοὶ πατρφοι, dii gentiles. Deasupra familiei se formează fratria cu zeul său, θεὸς φράτριος, Juno curialis. Vine apoi tribul și zeul tribului θεὸς φόλιος. Ajungem în fine la cetate și acum se concepe un zeu care să îmbrățișeze întreaga cetate, θεὸς πολιεὸς, penates publici. Ierarhie de credințe, ierarhie de asociații. Ideia religioasă a fost la cei vechi suflul inspirator și organizator al societăței.

Tradițiile Indienilor, Grecilor, Etruscilor, povestesc că zeii au revelat camenilor legile sociale. Sub această formă legendară exista un adevăr. Legile sociale au fost opera zeilor, însă acești zei atât de puternici și atât de binofacători nu erau alteeva decât credința camenilor.

Acesta a fost modul de întruchipare al Statului la cei vechi; acest studiu a fost necesar pentru a ne da seama de matura și de instituțiile cetăței. Trebuie să facem o rezervă însă. Dacă primele cetăți s'au format prin confederatia micilor societăti constituite anterior, nu înseamnă însă că toate cetățile cunoscute nouă, s'au format în acelas chip. Organizarea municipală odată găsită, nu era necesar să se înceapă pentru fiecare oraș nou acelaș drum lung și obositor. S'a putut chiar întâmpla foarte adescori să se urmeze tocmai ordinea inversă. Când un șef, părăsind un oraș constituit, se ducea să fondeze un altul, nu lua cu dânsul de obicei decât un mic număr de concetăteni, dar îsi atrăgea și multi alti oameni cari veneau din diverse locuri si cari puteau să apartină chiar unor rasse diferite. Acest sef însă își constituia noul Stat după chipul aceluia pe care-l părăsise. În consecință, își împărția poporul în triburi și fratrii. Fiecare din aceste mici asociații își avu altarul său, sacrificii, sărbători; cultul lor și cu timpul ajungeau să se creadă că descind chiar dintr'insul.

Adeseori se întâmpla ca oamenii unei anumit ținut să trăiască fără legi și fără ordine, fie că organizarea socială nu se putuse stabili, ca în Arcadia, fie că fusese conruptă și dizolvată prin revoluții prea brusce, ca în Cyrenaica și la Thurii. Dacă un legiuitor se apuca să pună ordine între acești oameni, întotdeauna începea prin a-i repartiza în triburi și în fratrii, ca și cum n'ar mai fi existat vreun alt tip de societate. În fiecare din aceste cadre instituia un erou eponym, aranja sacrificii, inaugura tradiții. Astfel începeau întotdeauna cei ce voiau să fondeze o societate regulată 1. Astfel făcu chiar Platon când își imagină o cetate model.

<sup>17</sup> Herodot, IV, 161. Cf. Platon, Legi, V, 738; VI, 771. Astfel, când Lycurg reformă și reinoi cetatea Sparta, primul lucru pe care îl făcu a fost construirea unui templu, al doilea să-și împartă cetătenii în pălut și în ăbat: legile sale polițice vin abia mai târziu, (Pluțare, Lycurg, 6).

#### CAPITOLUL IV

## Orașul

Cetate și oraș nu erau cuvinte sinonime la cei vechi. Cetatea era asociația religioasă și politică a familiilor și triburilor; orașul era locul de adunare, domiciliul și mai ales sanctuarul acestei asociații.

Nu trebuie să ne facem despre orașele vechi ideia pe care ne-o dau orașele ce le vedem ridicându-se în zilele noastre. Se clădesc câteva case, ia naștere un sat; pe nesimțite numărul caselor crește, apare un oraș; și terminăm, dacă-i nevoie, înconjurându-l cu un șanț mare și cu un zid. La cei vechi un oraș nu se ridica cu timpul, prin creșterea treptată a numărului oamenilor și clădirilor. Un oraș se fonda de o dată, în întregime, în aceiași zi.

Trebuia însă mai întâiu ca cetatea să fie constituită și acesta era lucrul cel mai greu și mai de lungă durată. Îndată ce familiile, fratriile și triburile se hotărau să se unească și să aibă acelaș cult, îndată se fonda și orașul, pentru a fi sanctuarul acestui cult comun. Astfel, fon-

darea unui oraș era întotdeuna un act religies.

Vom lua de pildă Roma însăși, cu toată lipsa de credință ce se dă acestei vechi povești. S'a repetat adeseori că Romulus era un șef de aventurieri și că-și făcuse un popor, chemând la dânsul vagabonzi și hoți, și că toți acești oameni adunați fără alegere, clădiseră la întâmplare câteva bordeie pentru a-și ascunde prada. Scriitorii cei vechi însă ne arată faptele cu totul în alt fel; și ni se pare că dacă voim să cunoaștem antichitatea, prima regulă trebuie să fie să ne sprijinim pe mărturiile ce ne vin dela dânsa. Acești scriitori vorbesc, e adevărat, de un adăpost, adică o împrejmuire sfântă, în care Romulus primi pe toți cei cari au venit; urmând în această privință exemplul dat de mulți alți întemeietori de orașe <sup>1</sup>. Acest adăpost însă nu era orașul; el fu deschis numai după ce

<sup>1</sup> Titu-Liviu, I, 8: Vetere consilio condentium urbes.

orașul fusese întemeiat și clădit în întregime <sup>1</sup>. Era un adaos adăogat Romei, nu era Roma însăși. Nici nu făcea parte din orașul lui Romulus, căci se afla așezat pe coasta muntelui Capitoliu, pe când orașul ocupa platoul Palatinului <sup>2</sup>. Trebuie să discernem bine cele două elemente ale populației romane. În așil au venit aventurierii fără nici un rost; pe Palatin sunt oamenii veniți din cetatea Alba, adică oameni cari erau organizați în societate, împărțiți îm gentes și curii, având cultul casnic și legi. Adăpostul nu-i decât un fel de cătun sau de mahala în care bordeiele se clădesc la întâmplare și fără nici o regulă; pe Palatin se ridică un oraș religios și sfânt.

Asupra modului în care a fost întemeiat acest oraș, antichitatea e plină de amănunte; găsim în Denys din Halicarnas, care se inspira dela autori mai vechi decât dânsul; în Plutare, în Fastes a lui Ovidiu, în Tacit, în Caton cel bătrân, care compilase vechile anale și la alți doi scriitori cari trebuie să ne inspire mare încredere. Savantul Varron și Verrius Flaccus. pe care Festus ni i-a păstrat în parte, ambii foarte instruiți în ceia ce privește antichitatea romană, prietenii adevărului, foarte puțin creduli și cunoscând destul de bine regulele criticei istorice. Toți acești scriitori ne-au transmis amintirea ceremoniei religioase care pecetluise întemeierea Romei, și nu avem dreptul să nesocotim asemenca mărturii.

Se întâmplă adescori să găsim la cei vechi fapte cari ne miră: acesta însă nu-i un motiv să spunem că toate sunt povești, mai ales dacă aceste fapte, care sunt foarte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, I, 8: după ce a povestit întemeierea orașului pe Palatin, după ce a vorbit de primele instituții, de primele ameliorări Titu-Liviu adaogă: deinde asylum aperit.

gorașul, urbs, ocupa Palatinul; aceasta e formal afirmat de Denys, II, 69; Plutarc, Romulus, 9; Titu-Liviu, I, 7 și 33; Varron, De ling. lat., VI, 34; Festus, Vo Quadrata, p. 258. Aulu-Gellu, XIII, 14. Tacit, Annales, XII, 24, dă traseul acestei incinte primitive din care Capitoliul nu făcea parte. Dimpotrivă, Asylum era situat pe coasta Capitoliului; Titu-Liviu, I, 8; Strabon, V, 3, 2; Tacit, Istoria, III, 71; Denys, 2, 15; era de altiel un simplu lucus sau legov Koolov, cum era pretutindeni în Italia și Grecia,

departe de ideile moderne, se potrivesc foarte bine cu ideile celor vechi.

Am găsit în viața lor privată o religie care regula toate actele lor, am văzut apoi cum această religie i-a constituit în societate; de ce să ni se pară atât de ciudat faptul că întemeierea unui oraș să fie deascmenea un act sacru și că Romulus însăși să fi săvârșit rituri cari erau pretutindeni observate?

Prima grije a întemeietorului este să alcagă locul orașului nou. Această alegere, lucru greu, de care era credința că depinde soarta întregului popor, e lăsată însă întotdeauna la hotărîrea zeilor. Dacă Romulus ar fi fost Grec, ar fi consultat oracolul din Delphi; Samnit, ar fi urmărit animalele sfinte, lupul sau ciocănitoarea. Latin, vecin al Etruscilor, inițiat în știința augurală, el cere zeilor să-i desvălue voința lor prin sborul păsărilor. Zeii îi indică Palatinul. Ziua întemeierii sosind, el face mai întâiu un sacrificiu. Tovarășii săi se află în jurul lui; aprind un foc de vreascuri și fiecare din ei sare prin flacăra ușorră. Explicarea acestui rit e că pentru actul ce urmează să fie săvârșit, poporul trebuie să fie curat: or cei vechi credeau că sărind prin focul sfânt, se curățau de orice pată fizică sau morală.

După ce această ceremonie prelimimară a pregătit poporul pentru marele act al întemeierii, Romulus sapă o mică groapă circulară, aruncă într'ânsa un bulgăre de pământ adus din orașul Alba ; apoi fiecare din tovarășii săi, apropiindu-se rând pe rând, aruncă fiecare câte puțin pământ adus din orașul din care veneau. Acest rit e remarcabil și ne desvălue la acești oameni un gând care trebuie semnalat. Inainte de a veni pe Palatin, ei locuiau Alba sau vreun alt oraș vecin. Acolo era căminul lor: acolo au trăit și au fost îngropați părinții lor. Ori, religia nu le îngăduia să părăsească pământul pe care fusesc

<sup>&#</sup>x27;Cicero, De divin., I, 17. Plutare, Camillus, 32. Plinus, XIV, 2; XVIII, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys, I, 88.

Plutarc, Romulus, 11. Dion Cassius, Fragm., 12. Ovid, Fast, IV, 821. Festus, Vo Quadrata,

stabilit focul sfânt și unde se odihneau strămoșii divini; a trebuit deci, ca să se evite orice impietate, ca fiecare din acești oameni să întrebuințeze o ficțiune și să ia cu el, sub simbolul unui bulgăre de pământ, pământul sfințit în care erau îngropați strămoșii și de care erau legați manii lor. Omul nu se putea deplasa decât luând cu dânsul pământul și strămoșii săi. Trebuia ca acest rit să fie îndeplinit pentru ca să poată spune, arătând locul nou pe care-l adoptase: Și acesta este pământul părinților mei, terra patrum, patria; aci este patria mea, căci aci sunt manii familiei mele.

Groapa în care aruncase fiecare câte puțin pământ se numea mundus; ori acest cuvânt însemna în vechea limbă religioasă, regiunea manilor. Din acest loc, urmând tradiției, sufletele celor morți scăpau de trei ori pe an, dornice să vadă o clipă lumina. Nu vedem noi oare în această tradiție adevăratul gând al celor vechi? Punând în groapă un bulgăre de pământ din fosta lor patrie, ei își închipuiau că aduc și sufletul strămoșilor lor. Aceste suflete reunite acolo trebuiau să aibă un cult perpetuu și să vegheze asupra descendenților lor. Romulus în acest doc așeză un altar și aprinse focul sfânt. Acesta fu altarul cetăței.

In jurul acestui altar trebuie să se ridice cetatea, așa cum se ridică locuința în jurul altarului casnic. Romulus trage apoi o brazdă care indică incinta. Și aci

Plutare, Romulus. 11: καλούσι δὲ τὸν βόθρον τοῦτον μοῦνδον. Festus, ed. Müller, p. 136: mundum... inferiorem ejus partem consecratam diis manibus. Servius, ad Æn., III, 134: aras inferiorum (vocant) mundos.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Expresia mundus patet arăta cele trel zile în care manii eșian din locuința lor. Varron, în Macrobiu, Saturn., I, 16: mundus quum patet, Deorum tristium atque inferum quasi janua patet. Festus, ed. Müller, p. 156: Mundum ter in anno patere putabant... clausum omni tempore praeter his tres dies quos religiosos judicaverunt quod his diebus ea quae occulta religionis deorum manium essent, în lucem adducerentur.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ovidiu, Fastes, IV, 823. Fossa repletur humo plenaeque imponitur ara, et novus accenso fungitur igno focus. Altarul fu deplasat mai târziu. Când cele trei cetăți, Palatiuul, Capitoliul și Quirinalul, se uniră în una singură, altarul comun sau templul Vestei fu așezat pe un teren neutru, între cele trei coline.

cele mai mici detalii sunt fixate de ritual. Fondatorul trebuie să se servească de un plug de aramă; plugul să fie tras de un taur alb și de o vacă tot albă. Romulus cu capul acoperit și îmbrăcat cu costumul sacerdotal, ține el însăși coarnele plugului și-l conduce, cântând rugăciuni. Tovarășii săi merg în urmă păstrând o liniște religioasă. Pe măsură ce plugul trage brazda, pământul e aruncat cu îngrijire în interiorul incintei, pentru ca nici o bucată din acest pământ sfânt să nu fie înstrăinat.

Această incintă trasă de religie este inviolabilă. Nici străin, nici cetățean n'au voie să o depășească. A sări peste această brazdă e un act de impietate; tradiția romană spunea că fratele fondatorului comisese acest sacrilegiu și-l plătise cu viața? Pentru a putea intra și eși din oraș însă, brazda e întreruptă din loc în loc; pentru aceasta Romulus a ridicat plugul și l-a purtat pe sus; aceste intervale se numesc portae; sunt porțile orașului.

Pe brazda sfântă, sau ceva mai înapoi, se ridică zidurile; și ele sunt sfinte 4. Nimeni nu le poate atinge,

¹ Plutare, Romulus, 11. Denys din Halie., I, 88. Ovidiu, Fastes, IV, 825 și urm. Varron De ling. lat., V, 143: Oppida condebant in Latio, Etrusco ritu; junctis bobus, tauro et vacca interiore, aratro circumagebant sulcum; hoc faciebant religionis causa, die auspicato. Terram unde exculpserant fossam vocabant et introrsum jactam murum. Festus, ed. Müller, p. 375. Urvat. . . . ab eo sulco qui fit in urbe condonda sulco aratri. Aceste reguli erau atât de cunoscute și uzitate, încât Virgiliu, descriind fundarea unui oraș, începe prin a descrie acest obiceiu. Interea Aeneas urbem designat aratro (V, 755).

Plutare, Quest. rom., 27. : Τὸ τεῖχος ἱερόν οδτω γὰρ δοκετ 'Ρωμόλος ἀποκτεῖναι τὸν ἀδελφὸν ὡς ἄδατον καὶ ἱερόν τόπον ἐπειχειροῦντα δαπηδῷν καὶ πολεῖν βίθηλον.

<sup>\*</sup> Caton, citat de Servius: Urbem designat aratro; quem Cato in Originibus dicit morem fuisse; conditores enim civilatis taurum in dextra, vaccam intrinsecus jungebant; et incinti rilu Sabino, id est, togae parte caput velati, parte succinti, tenebant sticam incurvam ut glebae omnes intrinsecus caderent; et ita sulco ducto loca murorum designabant, aratrum suspendentes circa loca portarum. (Servius, ad. An., V, 755).

<sup>\*</sup> Cicero, De nat. decrum, III, 40: muri urbis ques vos, pontifices, sanctos esse dicitis, dilgientiusque urbem religione quam moenibus cingitis. — Galus, II, 8: Sanctue quoque res, velut muri et portae,

nici chiar pentru a le repara, fără voia pontifilor. De ambele părți ale acestui zid, un spațiu larg de câțiva pași e dăruit religiei: se numeste pomoerium; si nu-i voie să treacă plugul sau să se ridice vreo construcție pe dânsul 1.

Așa a fost, după o multime de mărturii antice, ceremonia întemeierii Romei. Dacă ne întrebăm cum s'a putut păstra amintirea până la scriitorii cari ne-au transmis-o, răspunsul stă în faptul că această ceremonie era reamintită în fiecare an poporului, printr'o sărbătoare aniversară, care era numită ziua de nastere a Romei 2. Această sărbătoare a fost celebrată în întreaga antichitate, an de an și poporul roman o mai celebrează si astăzi încă, la aceeaș dată ca și odinioară, la 21 Aprilie: aceasta dovedeste cât rămân camenii de credinciosi vechilor obiceiuri en toate neîncetatele lor transformări!

Nu se poate închipui ca asemenea rituri să fi fost imaginate pentru prima dată de către Romulus. E sigur, dimpotrivă, că multe alte orașe înaintea Romei au fost întemeiate în acelaș chip. Varron spune că aceste rituri erau comune în Latium și în Etruria. Caton cel bătrân care, pentru a-si scrie cartea sa Originile, consultase analele tuturor popoarelor italice, ne arată că rituri analoage erau practicate de către toti fundatorii de orașe.

quodammodo divini juris sunt. - Digeste, I, 8, 8: muros esse sunctos;

ibid, II: Si quis violaverit muros, capite punitur.

1 Varron, V, 143: Postea qui fiebat orbis, urbis principium:.... post-mocrium dictum, quo urbana auspicia finiuntur. Cippi pomorii stant circum Romam. Titu-Liviu, I, 44: pomoerium.... locus quem in condendis arbibus quondam Etrusci certis terminis inaugurato consecrabant, ut neque interiore parte aedificia moenibus continuarentur ac extrinsecus puri aliquid ab humano cultu pateret soli.... Neque habitari neque arari fast est. Aulu-Gellu, XIII, 14, dă definiția pe care a găsit-o în cărțile augurilor: Pomocrium est locus intra agrum effatum per totius urbis circuitum pene muros, regionibus (religionibus) certis determinatus, qui facit finem urbani auspicii.

<sup>2</sup> Plutare, Romulus, 12; καὶ τὴν ἡμέραν ταύτην ἐορτάζουσι 'Pwμαΐοι γενέθλιον της πατρίδος δνομάζοντες. Pliniu, Ist. nat., XVIII 66, 247: XI Kalendas maias urbis Romae natalis. Cf. Corpus inscripti lat., vol. I, p. 340-341: natalis dies urbis Romae.

Etruscii posedau cărți liturgice în cari era consemnat ritualul complect al acestor ceremonii 1.

Grecii credeau, ca si Italienii, că locul pe care avea să fie construit un oraș trebuia să fie ales și revelat de o divinitate. Așa, când ei voiau să întemeieze un oraș, consultau oracolul din Delfi<sup>2</sup>. Herodot semnalează ca un act de impietate sau nebunie că Spartanul Dorieu îndrăsnise să clădească un oraș, "fără să consulte oracolul și fără să săvârsească nici una din ceremoniile prescrise", și piosul istoric nu-i surprins că un oraș construit astfel, în afară de reguli, n'a durat decât trei ani 3. Thucydide. amintind ziua în care a fost fondată Sparta, pomenește cântările pioase și sacrificiile făcute în aceea zi 4. Acelas istoric ne spune că Atenienii aveau un ritual parlicular, și că nu fondau niciodată o colonie fără a se conforma lui 5. Se poate vedea într'o comedie a lui Aristofan un tablou destul de exact al ceremoniei care era obisnuită în asemenea cazuri. Când poetul reprezenta vesela întemeiere a orașului Păsărilor, se gândea de sigur la obiceiurile care erau urmate la întemeierea unui oraș locuit de oameni: asa pune în scenă un preot care aprinde focul pe un altar invocând zeii, un poet care cântă imnuri si un ghicitor care recită oracole.

Pausanias străbătea Grecia în timpul lui Adrian. Ajuns în Messenia, pune preoții să-i povestească fundarea orașului Messina, și apoi ne transmite povestirea lor <sup>6</sup>. Evenimentul nu era prea vechiu; avusese loc pe timpul lui Epaminondas. Cu trei secole mai înainte, Messenienii fuseseră goniți din țara lor și din acel timp trăiseră îm-

¹ Caton în Servius, V, 755. Varron, L. L., V, 143. Festus, Vº Rituales, p. 285: rituales nominantur Etruscorum libri in quibus praescriptum est quo ritu condantur urbes, arae, aedes sacrentur, qua sanctitate muri.

Herodot, IV, 156; Diodor, XII, 12; Pausanias, VII, 2; Ateneu, VIII, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Idem, V, 42.

<sup>&#</sup>x27; Tuchydide, V, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem, III, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Pausanias, IV, 27,

prăștiați printre ceilalți Greci, fără patrie, păstrând însă cu pioasă grije obiceiurile și religia lor națională.

Thebanii voiau să-i aducă iarăși în Peloponez, pentru a pune un dușman în aproprierea Spartei; era greu însă să-i hotărască pe Messenieni. Atunci Epaminonda, care avea deaface cu oameni superstițioși, crezu potrivit să pună în circulație un oracol care prezicea acestui popor întoarcerea în vechea sa patrie. Apariții miraculoase dovediră că zeii naționali ai Messenienilor, cari-i înselaseră la epoca cuceririlor, le redevenise favorabili. Acest popor timid se hotărî atunci să se întoarcă în Peloponez pe urma armatei tebane. Trebuia însă să se știe în ce loc anume va fi reconstruit orașul, căci nu putea fi vorba să meargă să ocupe din nou vechile orașe ale țărei; ele fuseseră pângărite de cucerire. Pentru a alege locul unde se vor stabili, nu aveau la îndemână, resursa obișnuită, oracolul din Delphi, căci Pytia era acum de partea Spartei. Din fericire, zeii aveau și alte mijloace de a-și revela voința; un preot messenian avu un vis în care unul din zeii națici sale îi apăru și-i spuse să meargă să se așeze pe muntele Itom și să îndomne poporul să-l urmeze. Locul noului oraș fiind astfel indicat, mai rămânea să se stie riturile necesare întemeierii: Messenienii le uitaseră; nici nu puteau să adopte pe acele ale Tebamilor, nici pe ale vreunui alt popor; și nici nu știau cum să construiască orașul. Un alt Messenian avu un vis foarte nimerit: zeii îi porunciră să se tramsporte pe muntele Itom, să caute un pin care se găsea lângă un mirt și să sape pământul în locul acela. Ascultă și descoperi o urnă și n această urnă foi de cositor, pe cari se găsea gravat ritualul complect al ceremoniei sfinte. Preotii scoaseră imediat copie și o transcriseră în cărțile lor. Se credea că urna fusese depusă aici de unul din vechii regi Messenieni, înainte de cucerirea țării.

De îndată ce fură în posesia ritualului, fundația începu. Preoții săvârșiră mai îrtâiu un sacrificiu; invocară vechii zei ai Messeniei, Dioscurii, Jupiter din Itom, vechii eroi, străbunii cunoscuți și venerați. Toți acești protectori ai țării o părăsiseră probabil, după credința

celor vechi, în ziua când dusmanul se făcuse stăpân pe tară; îi conjurară să se întoarcă. Se pronunțară formule cari trebuiau să aibă drept efect să-i determine să locuiască orașul nou împreună cu cetățenii. Aceasta era cel mai important lucru; să fixeze pe zei împreună cu dânșii era un lucru la care oamenii acestia tineau cel mai mult si se poate crede că ceremonia religioasă n'aveau alt scop. După cum tovarășii lui Romulus săpară o groapă si crezură că depun acolo pe manii strămoșilor lor, tot astfel contimporanii lui Epaminondas chemau la dânsii pe eroii lor, pe strămoșii lor divini, pe zeii tării. Credeau. prin formule și rituri, să-i lege de pământul pe care-l ocupau si să-i închidă în incinta pe care aveau s'o tragă. De aceia, le spuneau: "Veniți cu noi, Ființe divine! și locuiți laolaltă cu noi acest oraș". Ziua întăia fu întrebuintată pentru aceste sacrificii si rugăciuni. A doua zi se puse îngrăditura, în timp ce poporul cânta imnuri religioase.

Ești surprins mai întâi când vezi în autorii vechi că nu era nici un oraș, oricât de vechiu ar fi fost, care să nu pretindă să știe numele fundatorului și data fundării sale. Un oraș însă nu putea pierde amintirea ceremoniei sfinte care-i însemnase nașterea; căci în fiecare an îi sărbătorea aniversarea printr'un sacrificiu. Atena ca și

Roma sărbătoreau ziua matală <sup>1</sup>.

Se întâmpla adesea să se stabilească într'un oraș deja construit coloni sau cuceritori. N'aveau să construiască case, căci nimic nu se opunea să le ocupe pe ale învinșilor. Dar trebuiau să îndeplinească ceremonia fundării, adică să pună propriul lor altar și să fixeze în noua locuință zeii lor naționali. De aceia găsim în Thucydide și în Herodot că Dorienii fundară Sparta și Ionienii Miletul, deși ambele popoare găsiseră aceste orașe complect construite și existând de foarte multă vreme.

Aceste obiceiuri ne arată limpede ce era uu oraș în ¹ Plutarc, Teseu, 24: ἔθοσε τὰ Μετοίχια, ἢνἔτι καὶ νῦν θόσωσι.— Cicero, Pro Sextio, 63, observă că debarcă la Brindist în ziua în care orașul sărbătorea ziua natală: idem dies natalis coloniae Brundisinae.

concepția celor vechi. Inconjurat de o îngrăditură sfântă și întinzându-se împrejurul unui altar, el era domiciliu religios care primea pe zeii și oamenii cetății. Titu Liviu spunea despre Roma: "Nu există un loc în acest oraș care să nu fie impregnat de religie și care să nu fie ocupat de vreo divinitate oarecare... Zeii îl locuiesc". Ceiace spunea Titu Liviu despre Roma, putea spune orice om de propriul său oraș; căci dacă fusese fundat după rituri, primise în încinta sa zeii protectori, cari crescuseră par'că în pământ și nu mai trebuiau să-l părăsească. Orice oraș era un sanctuar; orice oraș putea să fie numit sfânt ...

Cum zeii erau pentru totdeauna ataşaţi de oraș, poporul nu trebuia nici dânsul să părăsească locul unde se fixaseră zeii. Era în această privinţă un angajament reciproc, un fel de contract între zei și oameni. Tribunii plebei spuneau într'o zi că Roma, devastată de Gali, era numai o grămadă de ruine, că la cinci leghe distanţă exista un oraș complect construit, mare și frumos, bine situat și lipsit de locuitori, încă de atunci de când Romanii făcuseră cucerirea; că ar fi trebuit să părăsească Roma distrusă și să se transporte la Veii. Dar piosul Camil le răspunse: "Orașul nostru a fost fundat în mod religios; zeii însăși au arătat locul și s'au stabilit cu părinții noștri. Oricât de ruinat ar fi, este încă locuința zeilor noștri naționali". Romanii rămaseră la Roma.

Ceva sfânt și divin se lega în mod natural de aceste orașe pe care zeii le ridicaseră î și continuau să le umple cu prezența lor. Se știe că tradițiile romane promiteau Romei eternitatea. Fiecare cetate avea tradiții asemănătoare. Toate orașele se zideau pentru a fi eterne.

### CAPITOLUL V

# Cultul fundatorului; legenda lui Eneea

Fundatorul era omul care îndeplinea actul religios fără de care un oraș nu putea exista. Dânsul era acela care

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ilios tρη (Riada), tepat 'Αθήναι (Aristofan, Cav., 1319) Λαπεδαιμόνι δίη (Theognis, ν. 837); tepav πόλιν, spune Theognis vorbind de Megara. Pausanias, I, 26: 'Ιερά της 'Αθηνάς ἐστὶν ἡ πόλις.
<sup>2</sup> Neptunia Troja. θεόδμητοι 'Αθηναι V. Teognis, v. 755 (Welcker).

punea altarul unde trebuia să ardă totdeauna focul sfânt: dânsul era acela care, prin rugăciunile și riturile sale, chema zeii si-i fixa pentru totdeauna în orașul nou.

Se întelege respectul care se lega de acest om sfânt. In timpul vieții, oamenii vedeau în el autorul cultului și tatăl cetății; la moarte, devenia un strămos comun pentru toate generațiile cari se succedau; era pentru cetate ceiace întâiul străbun era pentru familie, un Lar familiar. Amintirea sa se perpetua ca focul de pe altar, pe care-l aprinsese. I se hārăzea un cult, îl credeau zeu și orașul îl adora ca Providența sa. Sacrificii si sărbători erau reînoite în fiecare an pe mormântul său 1.

Toată lumea stie că Romulus era adorat, că avea un templu și preoți. Senatorii putură foarte bine să-l zugrume, dar nu să-l priveze de cultul la care avea dreptul ca fundator 2. Fiecare oraș adora la fel pe fundator; Cecrops și Theseu, considerați ca fundatorii succesivi ai Atenei, aveau acolo temple. Abder aducea sacrificii fundatorului său Timesios, Thera lui Theras, Tenedos lui Tenes, Delos lui Anios, Cyrene lui Battos, Milet lui Neleu, Amphipolis lui Hagnon 3. In timpul lui Pisistrate

Pindar, Pyth. V, 117-132; Olymp., VII, 143-145. Pindar numeşte pe fundator "tatăl ceremoniilor sfinte" (Hyporchemes, fr. 1). Obiceiul de a institui un cult pentru fundator e confirmat de Herodat, VI, 38: Μιλτιάδει τελευτήσαντι Χεροονησίται θύουσιν, ώς νόμος σίκιστη. Diodor din Siellia, XI, 78: "Ιερων έτελεύτησε καί τιμων ήρωικών έτωχεν, ώς αν κτίστης γεγονώς της πόλεως. Plutare, Aratus, 53, descrie onorurile religioase si sacrificiile instituite pentru Aratus după moartea sa și adaogă ώσπερ οἰχιστὴν ἐχήδευσαν.

Plutare, Romulus, 29. Denys, II, 63: τον Ρωμόλον Ιερού κατα. σκευή και θυσίαις διετησίοις έταξε γεραίρευθαι. Ovidlu, Fastes, II, 475-510. Cicero, De rep., II, 10; I, 41. Nu-1 deloc indoelnic cš nu e'ar fi compus, din accet moment, imnuri în onoarea fundatorului; am fi tentați să vedem un ecou al acestor vechi cântece în câteva versuri ale lui Ennius, citate de Cicero:

Simul inter

Sess sic memorant: o Romule, Romule die, Qualem te patriae custodem Di genuerunt! O pater, o genitor, o sanguem Dis oriundum, Tu produzieti nos intra luminis oras.

Herodot, I, 168. Pindar, Pythiques, IV. Tucydide, V, 11. Strabon, XIV, 1. Cicero, De nat. Deorum, III, 19. Plutare, Quest. greeques, 28. Pausanias, I, 34; III, 1.

un Miltiade se duse să fundeze o colonie în Chersonesul Traciei; această colonie îi institui un cult după moarte "după obiceiul obișnuit". Hieron din Syracusa, fundând orașul Etna, se bucură apoi de "cultul fundatorilor".

Nu era nimic care să fie mai scump unui oraș decât amintirea fundării sale. Când Pausanias vizită Grecia, în al doilea secol al erei neastre, fiecare oraș putu săi spună numele fundatorului său, cu genealogia și principalele fapte ale existenții sale. Acest nume și aceste fapte nu puteau ieși din memorie, căci făceau parte din religie și erau amintite în fiecare an la ceremoniile sfinte.

S'a păstrat amintirea unui mare număr de poeme grece, cari aveau drept subiect fundarea unui oraș. Philochor cântase pe aceia a Salaminei, Ion pe o Chiosului, Criton pe a Syracusei, Zopyr pe a Miletului; Appollonius, Hermogene, Hellanicus, Deocles compuseră pe acelaș subiect poeme sau povestiri. Poate că nu exista oraș care să nu aibă poema sa, sau cel puțin imnul său privitor la actul sfânt care-i dăduse nastere.

Printre toate aceste vechi poeme, cari aveau de obiect întemeierea sfântă a unui oraș, este unul care nu a pierit, căci, dacă subiectul său îl făcea prețios pentru o cetate, frumusețea sa l-a făcut să fie prețuit de toate popoarele și toate secolele. Se știe că Emeea întemeiase Lavinium, leagănul Albanilor și Romanilor și că prin urmare era socotit ca primul întemeietor al Romei. Se stabilise asupra lui un ansamblu de tradiții și de amintiri pe cari le găsim trecute în versurile bătrânului Nacvius și în istoria lui Cato cel Bătrân. Virgil a luat acest subiect și a scris poemul național al cetăței romane.

Sosirea lui Eneea, sau mai degrabă transportarea zeilor din Troia în Italia, formează subiectul *Eneidei*. Poetul cântă pe acela care străbătu mările pentru a se duce să întemeieze un oraș si să-si ducă zeii în Latium.

dum conderet urbem Inferretque Deos Latio.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, VI, 38. Diodor, XI, 78. Cultul fundatorului pare să fi existat și la Sabini: Sabini etiam regem euum primum Sangum retulerunt în Deos. (Sf. Augustiu, Cité de Dieu, XVIII, 19).

Nu trebuie să judecăm Eneida cu ideile noastre moderne. Se plâng unii că nu găsesc în Eneea îndrăsmeală, elan, pasiune. Sunt obosiți de epitetul de pios care revine într'una. Se miră văzând pe acest răsboinic care-și consultă Penații, cu o grije atât de scrupuloasă, invocând la orice moment vre-o divinitate, ridicând brațele la cer, atunci când e vorba să lupte — lăsându-se purtat de oracole prin toate mările și vărsând lacrămi la vederea unei primejdii. De asemenea i se mai impută și răceala sa față de Dido și mulți sunt gata să acuze inima lui, pe care nimic n'o atinge:

Nullis ille movetur Fletibus, aut voces ullas tractabilis audit.

Dar aci nu-i vorba de un răsboinic sau de un erou de roman. Poetul vrea să ne arate un preot. Eneca e șeful cultului, omul sacru, fundatorul divin a cărei misiune este de a salva Penații cetăței:

> Sum pius Æneas raptos qui ex hoste Penates Classe veho mecum.

Calitatea sa dominantă trebuie să fie pietatea și epitetul pe care i-l aplică de cele mai multe ori poetul e acela care-i se potrivește mai bine. Virtutea sa cea mai de seamă trebuie să fie o rece și înaltă impersonalitate, care să facă din el nu un om, ci un instrument al Zeilor. De ce să căutăm pasiuni într'însul? el nu are dreptul să aibă, sau dacă are trebuie să le respingă în fundul sufletului:

Multa gemens multoque aninum labefactus amore, Jusse tamen Divum insequitur.

Și la Homer Eneea era un personagiu sfânt, un preot, pe care poporul îl venera "ca și pe un zeu", iar Jupiter îl prefera lui Hector. În Virgil, el e păzitorul și salvatorul zeilor troieni. În timpul nopței în care s'a săvârșit ruina orașului, Hector i-a apărut în vis. "Troia îți încredințează zeii săi, caută un nou oraș". Și în acelaș timp i-a dat lucrurile sfinte, statuetele protectoare și focul căminului, care nu trebuie să se stingă. Acest vis nu

e un simplu ornament pus de fantezia poetului, este dimpotrivă fundamentul pe care se sprijină întreg poemul; căci prin el Eneca a devenit depozitarul zeilor cetăței și i-a fost revelată misiunea sa sfântă.

Orașul Troia a pierit, nu însă și cetatea troiană; grație lui Eneca focul sacru nu s'a stins, și zeii mai au încă un cult. Cetatea și zeii fug cu Eneca; ei parcurg mările și caută un loc unde să le fie dat să se oprească:

Considere Teucros
Errantesque Deos agitataque numina Trojae.

Encea caută o locuință stabilă, oricât ar fi ea de mică, pentru zeii săi părintești:

Dis sedem exiguam patriis.

Alegerea acestei locuințe însă, de care va fi legată pentru totdeauna soarta cetăței, nu depinde de oameni, ci aparține zeilor. Eneea consulta prezicătorii și întreabă oracolele. El nu-și hotărește singur drumul și țelul; se lasă condus de divinitate:

Italiam non sponte sequor.

Ar vrea să se oprească în Tracia, în Creta, în Sicilia la Cartagina cu Dido: fata obstant. Intre el și dorința lui de odihnă, între el și dragostea lui, se așează întot-deauna hotărîrile zeilor, cuvântul revelat. fata.

Nu trebuie să ne înșelăm, adevăratul erou al poemului nu-i Eneea: sunt zeii Troiei, aceiași zei cari vor fi într'o zi ai Romei. Subiectul *Eneidei* nu-i decât lupta zeilor romani împotriva unei zeități ostile. Obstacole de tot felul vor să-i oprească:

Tantae molie erat romanam condere gentem!

Uneori aproape sunt doborîți de furtună sau înlănțuiți de dragostea vre unei femei. Ei însă înving totul și sosese la ținta hotărîtă.

### Fata viam inventunt.

Iată ceiece trebuie să fi desteptat mai ales interesul Romanilor. In acest poem se vedeau pe ei, întemeietorul lor,

orașul, instituțiile, credințele, puterea: căci fără acești zei cetatea romană n'ar mai exista 1.

#### CAPITOLUL VI

# Zeii Cetăței

Nu trebuie să pierdem din vedere faptul că, în timpurile vechi, ceia ce făcea legătura oricărei societăți, era cultul. După cum altarul casnic ținea grupați în jurul lui pe toți membrii familei, tot așa cetatea era unirea tuturor acelora cari aveau aceiași zei protectori și cari săvârșeau actul religios la acelaș altar:

Altarul sfânt al cetății era închis în cuprinsul unei olădiri pe care Grecii o numeau prytaneu <sup>2</sup> și Romanii

templul Vestei 3.

<sup>1</sup> Nu-i locul să examinăm aci dacă legenda lui Enesa corespunde unui fapt real: ne este de ajuns să vedem într'insa o credință. Ea ne arată ce idele își făceau cei vechi despre întemeletorui unui oraș, de penatiger și aceasta-i important. Mai adăogăm că mai multe orașe în Tracia, în Creta, în Epir, la Cytera, Zacynt, în Sicilia, Italia, credeau că au fost fundate de Enesa și-i închinaseră un cult.

<sup>2</sup> Prytaneul era mai înainte de toate edificiul care cuprindea altarul. Pollux, I, 7, Pausanias. V, 15, 5. Denys din Halicarnas, II, 23, spune că în Prytaneele Grecilor se găsea focul comun al fratriilor. ώσπερ εν τοις έλληνικοις προτανείοις εστία κοινή των φρατριών. Cf. Scholiastul lui Pindar, Nemeenele, XI, Scholiastul lui Tucydide, II, 15. - In orice oraș grecesc era un prytaneu; la Atena (Thucyd., II, 15; Pausanias, I, 18); la Sicyone (Herod., V, 67) la Megara (Pausan., I. 43) la Hermione (Pausan., II, 35); la Elis (Pausan., V, 15); la Siphnos (Herod., III, 57) la Acheeni Phtioti (Herod., VII, 197); la Rhodos (Polybiu, XXIX, 5): la Mantinea (Pausan., VIII, 9); la Thasos (Atheneu, I, 58); la Mitylene (Atheneu, X, 24); la Cyzic (Titu-Liviu, XLI, 20); la Naucratis (Atheneu, IV, 32); la Siracuza, (Cicero, In Verrem, De signis, 53) și până în insulele Lipari, pe cari le locuia rassa greacă (Diodor, XX, 101). -Denys din Halicarnas spune că nu era socotit ca posibilă întemeierea unui oraș fără a fi stabilit mai întâi altarul comun. (II, 65). La Sparta era o preoteasă care purta titlul de fotiu nólseus (Boeckh, Corp. inser. gr., t. I. p. 610).

La Roma, templul Vestei nu era decât altarul sfânt al orașului: Civero, De legib., II, 8: Virgines Vestales custodiunto ignem foci publici sempiternum. Ibid., II, 12: Vesta quasi focus urbis. Ovid, Pastes, VI, 291: Nec tu aliud Vestam quam vivam intellige

fammam.

Nimic nu era mai sfânt într'un oraș decât acest altar pe care era întreținut veșnic focul sfânt. E adevărat că această mare venerație slăbi în scurt timp în Grecia, căci imaginația greacă se lăsa împinsă către temple mai frumoase, legende mai bogate, statui mai frumoase. La Roma însă, ea nu slăbi niciodată. Romanii n'au încetat să creadă că destinul cetăței era legat de acest altar, care reprezenta zeii lor¹. Respectul purtat Vestalelor dovedește importanța sacerdoțiului². Dacă un consul îmtâlnea o vestală în drumul său, pleca fasciile în fața ei. În schimb, dacă una din ele lăsa să se stingă focul, sau pângărea cultul, nepăstrându-și datoria sa de castitate, orașul, care atunci se simțea în primejdie să-și piardă zeii, se răsbuna pe Vestală, îngropând-o de vie².

Intr'o zi templul Vestei fu amenințat să ardă într'um incendiu al caselor dimprejur; întreaga Romă se alarmă, căci își simțea tot viitorul în pericol. Pericolul trecând, Senatul propuse consulului să caute pe autorii incendiului și consulul acuză câțiva locuitori ai cetăței Capua, care se aflau atunci la Roma. Aceasta nu pentrucă ar fi avut vreo dovadă împotriva lor, ci pentrucă-și făcea următorui raționament: "Un incendiu ne-a amenințat căminul; acest incendiu care eră să sfarme mărirea noastră și să stăvilească destinele noastre n'a putut fi aprins decât de mâna dușmanilor noștri cei mai de temut. Or nu avem alții mai îndârjiți decât pe locuitorii din Capua, acest oraș care în prezent este aliatul lui Anibal și care aspiră să fie în locul nostru capitala Italiei.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, XXVI, 27: Conditum in penetrati fatale pignus romani imperii. Cicero, Philipice, XI, 10: Quo salvo salvi sumus futuri.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Virgines sanctae (Horațiu, Ode, I, 2, 27), sanctissimum sacerdoium (Cicero, Pro domo, 53). Cf, Cic. Pro Fonteio, 20.

Titu-Liviu, XXVIII, 11. Festus, p. 106: Ignis Vestae si quando interstinctus esset, virgines verberibus afficiebantur a pontifice. Focul nu putes fi sprins din nou decât printr'un procedeu antic si religios: Mos erat tabulam felicis materiae tamdiu tere, brare gousque ignem cribro aeneo virgo in aulem ferret. (Festusibidem).

Deci acei cameni au vrut să distrugă templul Vestei, căminul nostru etern, acest zălog al mărirei moastre viitoare"¹. Astfel, un consul, sub influența ideilor sale religioase, credea că dușmanii Romei nu găsiseră alt mijloc mai sigur de a o învinge, decât distrugându-i focul sfânt. Vedem aci credințele celor vechi; altarul public era sanctuarul cetăței; dela dânsul pornise și dânsul o proteja.

După cum cultul focului casmic era secret și numai familia singură avea drept să ia parte, tot așa cultul focului public era ascuns străinilor. Nimeni, dacă nu era cetățean, nu putea asista la sacrificii. Singură privirea

unui străin pângărea actul religios 2.

Fiecare cetate avea zei care-i aparțineau numai ei. Acești zei erau de obiceiu de aceiaș natură ca cei ai religiei primitive din familii. Ca și aceia, ei erau numiți Lari, Penați, Genii, Demoni, Eroi ; sub toate aceste nume, se ascundeau sufletele umane divinizate prin moarte! Căci am văzut că în rassa indo-europeană, omul avusese mai întâiu cultul forței invizibile și nemuritoare pe care o simțea într'însul. Aceste genii și acești Eroi erau de cele mai multe ori strămoșii poporului 4. Corpurile erau înmormântate fie în oraș, fie pe teritoriul său, și cum, după credințele pe cari le-am arătat mai sus, sufletul nu părăsea corpul, rezultă de aci că acești morți divinizați erau legați de pământul în care erau îngropate oasele dor. Din adâncul mormintelor ei vegheau asupra

I Titu-Livin, XXVI, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tερά, ἀπόρρητα, ἀθέατα, ἄὸηλα. Plutare, Numa, 9; Camil, 20; Denys din Halicarnas, II, 66. Virgil, Eneida, III, 408 Pausan., V, 15. Apian, g. civ., I, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Penates publici (Titu-Liviu, III, 17); Lares publici, (Pliniu, H. n., XXI, 3, 8). Et vigilant nostra semper in urbe Lares (Ovidiu, Fastes, II, 616) Cicero, Pro Sextio, 20: Te, patria, testor, et vos, Penates patriique dii. Macrobiu, Saturn., III, 4: De diis Romanorum propriis id est, Penatibus. Servius, ad. Æn., II, 351: Genio urbis Romae.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plutare, Aristide, 11, 0! μεν γὰρ ἦρωες, οις ἐκέλευε θύειν, ἀρχηγέται Πλαταιέων ἦσαν. — Sophoele, Antigona, 199: Γῆν πατρώαν και θεούς τοὺς ἐγγενεῖς, Aceşti zei sunt adescori numiți δαίτονες ἐγχώριο. A se compara, la Latini, dii indigestes (Servius, ad Æn., KII, 794; Aulu-Gellu, II, 16).

cetătei, protejau tara, si erau în oarecare măsură sefii si stăpânii ei. Această expresie de șefi ai tărei, aplicată morților, o găsim într'un oracol adresat de către Pythia lui Solon: "Cinsteste cu un cult pe șefii țărei, mortii cari locuesc sub pământ". Aceste păreri veneau numai dela atotputernicia pe care generatiile antice o atribuia sufletului după moarte. Orice om care adusese un mare serviciu cetăței, dela acel care o întemeiase și până la acela care o făcuse victorioasă ori îi ameliorase legile sale, devenea un zeu pentru acea cetate<sup>2</sup>. Nici nu era totdeauna necesar să fii un om mare sau un binefăcător: era de ajuns să fi impresionat puternic imaginația contimporanilor și să fi fost obiectul vreunei tradiții populare, pentru a deveni un erou, adică un mort puternic, a cărui protecție era de dorit și a cărei mânie era de temut. Tebanii au continuat timp de zece secole să aducă sacrificii lui Eteocle si Polynice 3. Locuitorii din Acant aduceau cult unui Persan care murise la ei în timpul expeditiei lui Xerxes 4. Hippolyt era venerat ca un zeu la Trezena . Pyrrhus, fiul lui Achille, era zeu la Delphi, numai pentru că murise și fusese îngropat acolo . Crotona avea un cult pentru un erou, pentru simplul motiv că fusese în timpul vieței cel mai frumos om din oraș. Athena adora ca pe unul din protectorii săi pe Euristeu, desi acesta era din Argos; Euripide ne explică cum s'a născut acest cult, când face să apară pe scenă pe Euristeu a-

<sup>1</sup> Plutare, Solon, 9. Αρχηγούς χώρας δυσίαις ήρωας ενοίκους ξλασο, οξ φθινόμενοι δέρκονται εσ' ήελιον δύνοντα. Aceste din urmă cuvinte fac aluzie la obiceiul pe care-l aveau Atenienii să-și îngroape mortii întoreându-i către apus. (Plutare, Solon, 10).

groape morții întoreându-i către apus. (Plutarc, Solon, 10).

Lveurg avea un templu în Sparta, preoți, sărbători sfinte și imnuri (Herodot, I, 65; Plutarc, Lyeurg, 31; Ephor în Strabon, VIII, 5, 5). Tezeu era un zeu la Atena, care ridică un templu la mornantul lui. Aristomen era cinstit cu un cult la Messena (Pausan. IV, 32; Eacizii la Egina (Herodot, V, 80). Putem vedea în l'ausanias numărul eroilor topici pe cari îi venera fiecare cetale.

Pausanias, IX, 18.

<sup>Herodot, VII, 117.
Diodor, IV, 62.</sup> 

Pausanias, X, 23: Pindar, Nemecnele, VII, 65 şi urm.
 Herodot, V, 47.

proape murind, spunand Atenienilor: "Igropați-mă în Attica; vă voiu fi propice și în sânul pământului voiu fi pentru tara voastră un oaspete protector"1. Toată tragedia lui Oedip la Colona se reazimă pe aceste credinte: Creon și Tezeu, adică Theba și Athena se ceartă pentru corpul unui om care va muri si va deveni zeu; Oedip, după legendă, se pronunță pentru Athena; el arată însu-si locul unde vrea să fie înmormântat: "Deși mort, au voju fi, spune dânsul, un locuitor nefolositor al acestui ținut; 2 vă voiu apăra împotriva dușmanilor; vă voiu fi o pavăză mai bună decât milioane de soldați\*, corpul meu, sub pământ, se va adăpa cu sângele răsboinicilor Tebani" 4.

Morții, ori cari ar fi fost, erau păzitorii țărei, cu condiția ca să fie cinstiți prin cult. "Megarienii întrebau într'o zi oracolul din Delphi, cum ar putea fi fericit orașul lor; zeul răspunse că ar putea fi, dacă ei ar avea grija să se sfătuiască întotdeauna cu numărul cel mai mare; ei au înțeles că prin aceste cuvinte zeul întelegea pe morți. cari de fapt sunt mai numerosi decât cei vii: în consecință ei construiră sala lor de consiliu pe locul unde era mormântul eroilor lor" 5. Era mare noroc pentru o cetate când avea morți mai de seamă. Mantineea vorbea cu mândrie de osemintele lui Arcas, Teba de acele ale lui Geryon, Messena de Aritomene 6. Pentru a-si procura aceste relicve pretioase, ei întrebuințau adesea siretenia. Herodot povestește prin ce viclenie Spartanii își însusiră osemintele lui Oreste 7. E drept că aceste oseminte, de care era legat sufletul eroului, au adus pe dată o victorie Spar-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euripide, Heraclizii, 1032.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sophoele, Oedip la Colona, 627. <sup>3</sup> Idem, ibidem, 1524, 1525.

<sup>4</sup> Idem, ibidem, 621-622. La Atena se putea vedea mormântul în care se odihneau osemintele lui Oedip şi ἡρῷον, unde primea onorurile funebre (Pausan. I, 28; I, 30). Se înțelege dela sine că şi Thebanii aveau asupra lui Oedip o altă legendă.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pausanias, I, 43. O legendă asemănătoare și aceleași obiceiuri se găsesc în orașul grec Tarent (Polybiu, VIII, 30).

Fausanias, IV, 32; VIII, 9; VIII, 36.
Herodot. I, 67-68. Pausanias, III, 3.

tanilor. De îndată ce Athena a dobîndit puterea, primul lucru ce l-a făcut a fost de a-și însuși osemintele lui Theseu, care fusese îngropat în insula Scyros și să le ridice un templu în oraș, pentru a mări numărul zeilor săi protectori.

In afară de acesti eroi și aceste genii, oamenii aveau și zei de altă speță, ca Jupiter, Junona, Minerva, cătro cari spectacolul naturii le îndreptase gândurile. Am văzut însă că aceste creațiuni ale inteligenței umane avuseseră mult timp caracterul de divinități casnice ori locale.

La început, acești zei n'au fost concepuți ca veghiând asupra întregului gen uman; s'a crezut că fiecare din ei apartinea în propriu unei familii sau unei cetăți.

Astfel era obiceiul ca fiecare cetate, fără a mai socoti eroii săi, să mai aibă și un Jupiter, o Minervă ori vreo altă divinitate pe care o asocia primilor săi Penați și căminului său. Erau în Grecia și'n Italia o sumă de divinități poliade. Fiecare oraș avea zeii săi cari locuiau într'îmsul.

Numele multor divinități de felul acesta au fost uitate; din întâmplare s'a mai păstrat amintirea zeului Satrapes, care aparținea orașului Elis, zeiței Dindymena la Teba, Soteira la Aegium, Britomartis la Creta. Hyblaca la Hybla. Numele de Zeus, Athena, Hera, Jupiter, Minerva, Neptun, ne sunt mai cunoscute; știm că ele erau adesea aplicate divinităților poliade. Însă din faptul că

<sup>1</sup> Aceşti zei erau numiți veol πολιείς (Pollux, IX, 40), πολιούχο Eschyl, Scpt., 109), πολίται (Eschyl ibid., 253), λοτυνόμοι (Eschyl, Agam., 88). — Ei exercitau o protecție deosebită asupra orașului; Vitruviu, I, 7: Quorum deorum în tutela civitas videtur esse. Macrobiu, III, 9: Constat omnes urbes în alicujus dei esse tutela. Hesychius: Îloktoŭχοι, οί τὴν πόλιν σώζοντες καὶ οἱ ἄρχοντες αὐτῆς. Virgil exprimă același idee: Di patrii, quorum semper sub nomine Troja est, (IX, 246). Necesitatea pentru orice oraș nou de a-şī făuri în primul rând o divinitate poliadă este arătată în Aristophan, Aves, v. 826: Tic δαὶ θεὸς πολιούχος ἔσται. Aceste divinități locuiau în ținut, îl posedau: Demostene, Pro corona, 141: Θεοὶ δοοι τὴν χώραν ἔχουσι τὴν 'Αττιλήν. Plutarc, Aristide, 18: Θεοὶ οῖ τὴν Υλεταίδα ἔχουσι. Lycurg, în Leocratem, 26: 'Αθηνάν τὴν γώραν ἐλληγοίαν.

două orașe dedeau zeului lor acelaș nume să nu conchidem că ele ar fi adorat acelas zeu; era o Athena la Athena si mai era una la Sparta: erau două zeite deosebite 1. Un mare număr de cetăți aveau un Jupiter drept divinitate poliadă; erau tot atâți Jupiteri câte orașe erau. In legenda răsbojului Troian vedem o Pallas care combate pentru Greci, și la Troieni găsim o altă Pallas, care are un cult si apără pe adoratorii săi 2. Putem zice că aceiasi divimitate figura în ambele armate? Desigur că nu: căci cei vechi nu atribuiau zeilor lor darul de ubicuitate \*. Orașele Argos și Samos aveau fiecare o Hera poliadă; nu era aceiași zeiță, căci era reprezentată în două orașe cu atribute deosebite. La Roma era o Junonă; la cinci leghe de acolo, orașul Veii avea o alta: era atât de putin aceiasi divinitate, încât vedem pe dictatorul Camillus, pe când asedia cetatea, adresându-se Junonei inamice pentru a o conjura să părăsească orașul etrusc și să treacă în tabăra sa. Stăpân al orașului, el ia statua, convins că ia în acelas timp si zeita si o duce cu mare pompă la Roma. De atunci Roma avu două Junone protectoare. Aceiași poveste se întâmplă câțiva ani mai târziu pentru un Jupiter, pe care un alt dictator îl aduse din Prenesta, în timp ce Roma mai avea încă trei sau patru 4.

Órașul care avea o divinitate proprie nu voia ca ea să protejeze și pe străini și nu îngăduia ca să fie adorată de ei. De obiceiu un templu nu era accesibil decât cetățenilor. Argienii singuri aveau dreptul să intre în templul Herei din Argos. Pentru a pătrunde în templul Athenei din Atena, trebuia să fii Atenian 6. Romanii cari a-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thueyd., I, 134; Pausanias, III, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Iliada, VI, 88.

<sup>\*</sup> Era ο 'Αθηνή πολιάς la Athena, și tot ο 'Αθηνή πολιάς la Tegeca: aceasta le promisese Tegecnilor că orașul lor nu va fi luat niciodată (Pausanias, VIII, 47).

Titu-Liviu, V, 21, 22; VI, 29. — A se vedea în Dion Cassius, LIV, 4, o poveste care-l arată pe Jupiter Capitolinul şi Jupiter Tonans, ca doi zei diferiți.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Herodot. V, 72; VI, 81. Sparta avea o Athena si o Hera (Plutarc, Lycurg, 6; Pausan. III) Un spartan nu avea însă dreptul să pătrundă în templul Athenei poliade din Atena sau în cel al Herei poliade din Argos.

dorau la Roma două Junone, nu puteau să intre în templul unei a treia Junone, care se afla în orășelul Lavinium.

Trebuie să recunoaștem că cei vechi, afară de câteva rare inteligențe de elită, n'au reprezentat pe Dumnezeu ca o fiintă unică care-si exercita actiunea sa asupra universului. Fiecare din nenumărații lor zei avea micul său domeniu: unul o familie, altul un trib, celălalt o cetate: o lume suficientă providenței fiecăruia. Cât despre zeul genului uman, câțiva filosofi l'au putut ghici, misterele din Eleusis au putut să facă pe cei mai inteligenți din inițiați să-l întrezărească; vulgul însă n-a crezut niciodată într'însul. Mult timp încă omul n-a înteles ființa divină decât ca o forță care-l apără personal, și fiecare om sau fiecare grupă de oameni a voit să-si aibă zeii săi. Astăzi încă, la descendenții acestor Greci, vedem tărani rugându-se sfinților cu multă căldură, ne îndoim însă dacă vor fi având ideie de Dumnezeu; fiecare din ei vrea să aibă printre sfinți un protector particular, o providență specială. La Napoli, fiecare cartier îsi are madona sa; Lazzaronul îngenunche în fața aceleia din strada sa si o insultă pe cea din strada vecină; si nu e rar să vezi doi strengari certându-se și dându-și lovituri de cutit pentru meritele madonelor lor. Acestea sunt excepții în ziua de azi și nu le mai întâlnim decât la anumite popoare si în anumite clase. La cei vechi era însă regulă.

Fiecare cetate avea corpul său de preoți cari nu depindea de nici o autoritate străină. Intre preoții celor două cetăți nu era nici o legătură, nici o comunicație, nici un schimb de învățături, nici de rituri. Cine trecea dintr'un oraș într'altul, găsea alți zei, alte dogme, alte ceremonii. Cei vechi aveau cărți liturgice, dar acele ale unui oraș, nu semănau cu cele ale altui oraș. Fiecare cetate avea culegerea s. de rugăciuni și practice, pe care le ținea foarte tăinuite; ar fi însemnat să-și compromită religia și destinele, dacă le-ar fi lăsat să fie văzute de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Et n'au dobindit acest drept decât după cucerirea cetăței: Ti-tu-Liviu, VIII. 14.

străini. Astfel religia era cu totul locală, civilă, luând acest cuvânt în sensul vechiu, adică specială fiecărei cetăti <sup>1</sup>.

In general, omul nu cunoștea decât zeii orașului, nu-i cinstea și nu-i respecta decât pe dânșii. Fiecare putea spune aceia ce, într'o tragedie de Eschyl, spune un străin Argienelor: "Nu mă tem de zeii țărei voastre și nu le datorez nimic".

Fiecare oraș își aștepta salvarea dela zeii săi. În caz de pericol erau invocati si li se spunea: "Zei ai acestui oras, faceti ca el să nu fie distrus împreună cu casele si căminurile noastre... O tu care locuiești de atâta vreme pământul nostru, îl vei trăda acum? O voi toți păzitori ai întăriturilor noastre, ru le predați dușmanului"3, Pentru a-si asigura protecția lor, oamenii le acordau un cult. Acesti zei eran avizi de ofrande; li se dădea din belsug cu condiția însă ca și ei să vegheze la salvarea orașului. Să nu uităm că ideia unui cult pur moral, a unei adorații spirituale, nu-i mult prea veche în omenire. In timpurile vechi, cultul consista în a hrăni zeul, a-i da tot ceia ce încânta simturile sale: cărnuri, prăjituri, vin, parfumuri, îmbrăcăminte și podoabe, dansuri și muzică. În schimb, i se cereau binefaceri si servicii. Astfel în Iliada, Chryses spune zeului său: "De multă vreme am fript pentru tine taurii cei mai grași; astăzi împlinește-mi dorința și aruncă-ti săgetile împotriva dușmanilor mei". În alt loc Troienele invocând zeita lor, îi oferă o îmbrăcăminte frumoasă și-i făgăduese douăsprezece junice, "dacă va salva cetatea Ilion"4. Intotdeauna este o învoială între acești zei și oameni; pietatea unora nu-i gratuită și nici ceilalti nu dau nimic pe de geaba. In Eschvl. Thebanii se adresează divinităților lor poliade și le spune: "Apărati-ne, interesele noastre sunt comune; dacă orașul prosperează, el își va cinsti zeii. Arătați-vă dragostea pentru

¹ Nu existau culturi comune mai multor cetăți decât în cazul confederațiilor; vom mai vorbi aiures.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eschyl, Suppl., 858.

Eschyl, Cei sapte, V, 69-73, 105, 109, 139, 168-170.

\* Riada, I, 37 31 urm.; VI, 93-96.

orașul nostru, gândiți-vă la cultul pe care vi-l aduce acest popor și amintiți-vă de pompoasele sacrificii ce vă sunt oferite" 1. Acest gând e exprimat de sute de ori de cei vechi; Theognis spune că Apollo a salvat Megara de atacurile persane, "pentruca orașul său să-i ofere în fiecare an strălucite hecatombe" 2.

De aci vine faptul că un oraș nu îngăduia străinilor să aducă ofrande zeilor săi poliazi si nici să intre în templu. Pentru ca zeii să nu vegheze decât asupra lui, e necesar ca ei să primească cultul numai din partea sa. Ne fiind cinstiti decât acolo, dacă doreau să fie continuate sacrificiile si hecatombele cari le erau pretioase. erau obligati să apere numai acel oraș, să-l facă să dureze pe vecie, să-l facă bogat și puternic.

De obiceiu, de fapt, acesti zei își dedeau mare osteneală pentru orașul lor; se vede în Virgil cum Junona "face sfortări și se căzneste" pentru a face din Cartagina stăpâna lumei. Fiecare din acești zei, ca și Junona lui Virgil, aveau mândria măreției cetăței lor. Acesti zei aveau aceleasi interese ca si oamenii, concetătenii lor. In timp de răsboiu mergeau la luptă în mijlocul lor. Vedem în Euripide un personagiu care spune aproape de începutul luptei: "Zeii cari combat alături de noi nu sunt mai slabi decât acei cari sunt de partea dusmanilor mostri" 4. Niciodată cei din Egina nu plecau la răsboiu fără a lua cu dânși statuile eroilor lor naționali, Eacizii. Spartanii luau în toate expedițiile pe Tyndarizi 6. În învălmășeală zeii și cetătenii se sustineau reciproc și când erau învin gători, însemna că toți și-au făcut datoria. Dacă, dimpotrivă erau învinși, zeii erau vinovați de înfrângere: li se imputa că nu si-au împlinit datoria de apărători ai

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eschyl, Cei şapte., 76-77, 176-181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theognis, ed. Welcker, V. 759; ed. Bolssonade, V. J. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fără îndoială că nu-i necesar să spunem că aceste reguli antice s'au schimbat mult cu timpul; avem insrcripții cari ne arată etrăini aducând ofrande divinităților ateniene; aceste inscripții fusă sunt de dată relativ recentă.

Euripide, Heraclides, 347.
 Herodot, V, 65; V, 80.

orașului; uneori mergeau până la a le răsturna altarele

și a arunca cu pietre în templele închinate lor 1. Dacă un oraș era învins, se credea că și zeii erau învinși odată cu dânsul 2. Dacă un oraș era capturat, zeii însisi erau captivi.

E adevărat că asupra acestui ultim punct, părerile erau nehotărîte si variau. Mulți erau convinși că un oraș nu putea fi luat niciodată, atâta timp cât zei locuiau într'însul: dacă el cădea, însemna că zeii îl părăsise. Când Enea văzu pe Greci stăpânii Troiei, strigă că zeii cetății au plecat, părăsind templele și altarele s. In Eschyl. corul Tebanilor exprimă aceiasi credintă când, în apropierea inamicului, conjură zeii să nu părăsească orașul 4,

In virtutea acestei păreri era nevoie, pentru a putea captura un oraș, să faci să fie părăsit de zei. Romanii întrebuințau în acest scop o anumită formulă pe care o aveau în ritualul lor, și pe care ne-a păstrat-o Macrobiu: "Tu, o prea măritule, care ai această cetate sub paza ta, te rog, te ador, îți cer favoarea de a părăsi acest oraș si acest popor, de a părăsi aceste temple, aceste locuri sfinte si depărtându-te de ele, să vii la Roma, la mine si la ai mei. Fie că orașul nostru, templele, locurile sfinte, să-ți fie mai plăcute si mai dragi; ia-ne sub paza ta. Dacă vei face astfel eu voiu întemeia un templu în cinstea ta" 5. Ori, cei vechi erau convinsi că existau formele atât de eficace si de puternice, încât dacă erau exact pronuntate, fără a schimba un singur cuvânt, zeul nu mai putea re-

<sup>1</sup> Suctoniu, Caligula, 5; Seneca, De Vita beata, 36.

Virgil, Eneida, I, 63: victosque Penates.

<sup>3</sup> Virgil, Eneida II, 351:

Excessere omnee adytis arisque relictis. Di quibus imperium hoc steterat.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eschyl, Cei şapte, 217-220. "Etoocle: Se spune atunci când un oraș e capturat că zeii l-au părăsit. Corul: Fie ca zeii cari sunt de față să nu ne părăsească niciodată și să nu văd niciodată Teba luată cu asalt și pradă flăcărilor!".

Macrobiu, Saturnalele, III, 9. Pliniu, Hist. nat, XXVIII. 4, 18: "In oppugnationibus ante omnia solitum a Romanis sacerdotibus evocari deum in cujus tutola id oppidum esset promittique illi eumdem aut ampliorem apud Romanos cultum".

zista cererei oamenilor. Zeul astfel chemat, trecea de

partea inamicului și orașul era luat 1.

Găsim îm Grecia aceleași păreri și obiceiuri analoage. Chiar în timpul lui Tucydide, când se asedia un oraș, niciodată nu uitau să adreseze o invocare zeilor, pentru ca ei să îngăduie să fie luat cu asalt <sup>2</sup>. Adeseori în loc să se întrebuințeze o formulă care să atragă zeul, Grecii preferau să-i fure cu dibăcie statua. Cunoaștem cu toții legenda lui Ulysse răpind pe Pallas a Troienilor. În o altă epocă Egineții, voind să facă răsboiu cetăței Epidaurus, au început prin a răpi două statui protectoare ale acestui oraș și le transportară la dânșii <sup>2</sup>.

Herodot povestește că Athenienii voiau să facă răsboiu Egineților; întreprindere cam riscată, căci Egina avea protector un erou cu o mare putere și de o mare fidelitate: Eacus. Atenienii, după ce au socotit bine, au amânat cu treizeci de ani executarea planului lor; în acelaș timp ei ridicară în orașul lor un altar acestui Eacus, și-i închinară un cult. Erau couvinși că, dacă acest cult era continuat fără întrerupere în timp de treizeci de ani, zeul nu va mai aparține Eginei, ci Atenienilor. Li se părea că un zeu nu putea primi atât de mult timp victime grase, fără a deveni obligatul celor ce i le oferiseră. Eacus era astfel obligat, la urma urmelor, să părăsească interesele Eginei și să dea victoria Atenienilor 4.

In Plutarc mai este și un alt exemplu. Solon voia ca

<sup>1</sup> Asupra puterii formulelor ἐπαγωγοί sau καταδέσεις a se vedea Platon, Legi, XI, p. 933, Euripide, Suppliantes 39. Aceste formule erau atât de vechi, încât multe cuvinte nu mai erau înțelese și nici nu mai aparțineau limbii grecești; Vezi Hesychius, la cuvântul Έφεσία. Cei vechi credeau că puteau să oblige zeii și să-i constrângă, gând pe care Virgil îl exprimă în aceste versuri:

Junonis magnæ primum prece numen adora; Junoni cane vota libens, domimanque potentem, Supplicibus supera donis (En. III, 427-440).

Enunțul rugăciunei, preces, promisiunile, vota, ofrandele, dona, lată cele trei arme prin cari se poate învinge, superare, reana voință a unui zeu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thucydide, II, 74.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Herodot, V, 83.

Idem, V, 89.

Atena să fie stăpâna micei însule Salamina, care aparținea pe atunci Megarei. Consultă oracolul. Oracolul îi răspunse: "Dacă vrei să cucerești insula, trebuie mai întân sa câștigi favoarea eroilor cari o apără și o locuese". Solon ascultă; în numele Athenei, el oferi sacrificii celor doi principali eroi ai Salaminei. Aceștia nu rezistară darurilor făcute: trecură de partea Atenei și insula, lipsită de protectori, fu cucerită 1.

In timp de răsboiu, dacă cei ce asediau, încercau să pună mâna pe zeitățile cetăței, asediații la rândul lor le apărau cum puteau mai bine. Uneori zeul era legat cu lanțuri pentru a-l împiedeca să fugă. Alteori îl ascundeau pentruca inamicul să nu-l poată găsi; sau, opuneau formulei cu care inamicii căutau să îndepărteze zeul, o altă formulă, care avea puterea să-l rețină. Romanii își imaginaseră un mijloc, care li se părea și mai sigur: țineau secret numele zeului cel mai însemnat și cel mai puternic dintre zeii lor protectori; ei își închipuiau că odată ce inamicii nu-l puteau chema pe nume, el nu va putea trece niciodață de partea lor și orașul nu va fi luat niciodată.

Vedem aci ce ciudată părere își făceau cei vechi despre zei. Trecu mult timp, fără ca ei să-și poată închipui Divinitatea ca o putere supremă. Fiecare familie își avu religia casnică, fiecare cetate religia sa națională. Un oraș era ca o mică biserică întreagă, care își avea zeii, dogmele și cultul său. Aceste credințe ni se par foarte primitive, au fost însă acele ale poporului cel mai spiritual din acele timpuri și au exercitat asupra acestui popor și asupra poporului roman o acțiune atât de puternică, încât cea mai mare parte din legile, din instituțiile și din istoria lor, a pornit de acolo.

<sup>1</sup> Plutare, Solon 9.

<sup>2</sup> Pliniu, Ist. nat., XXVIII, 4, 18: constat ideo occultatum in cujus dei tutela Roma esset, ne qui hostium evocarent. — Macrodiu, Sat., III, 9; Ipsius urbis nomen etiam doctissimis ignotum est, caventidus Romanis ne, quod saepe adversus urbes hostium fecisse se noverant, idem ipsi hostili evocatione paterentur, si tutelæ suæ nomen divulgaretur. — Servius, ad. Æn., II, 351: "Romani celatum esses voluerunt, in cujus dei tutela Roma sit, ne suis nominibus dii Romani appellarentur, ne exaugurari possint".

#### CAPITOLUL VII

## Religia cetăței

### 1º Prasnicele publice.

Am văzut mai sus că principala ceremonie a cultului casnic, era un praznic care se numea sacrificiu. Să mănânci o mâncare preparată pe un altar, aceasta a fost. după toate aparențele, prima formă pe care a dat-o omul actului religios. Nevoia de a se pune în comunicare cu Divinitatea a fost satisfăcută prin acest praznic, la care era și dânsa poftită, și din care i se dedea partea cuvenită.

Principala ceremonie a cultului cetăței era tot un prazuic de aceiaș natură; trebuia să fie săvârșit în comun, de către toți cetățenii, în onoarea divinităților protectoare. Obiceiul acestor prazuice publice era universal în Grecia; se credea că salvarea cetăței depindea de săvârsirea lor.

Odyseea ne dă descrierea unui astfel de prasnic sfânt: nouă mese lungi sunt așezate pentru poporul din Pylos; la fiecare din ele sunt așezați cinci sute de cetățeni, și fiecare grupă a sacrificat nouă tauri în onoarea zeilor. Acest prasnic, numit prasnicul zeilor, începe și sfârșește prin libațiuni și rugăciuni. Obiceiul antic al prânzurilor în comun e semnalat și de cele mai vechi tradiții atheniene; se povestește că Oreste, ucigașul mamei sale, sosise la Athena tocmai în momentul când întreaga cetate, adunată în jurul regelui, era gata să săvârșească actul sacru. Mai găsim aceste prasnice publice încă în timpul lui Xenophon; la zile anumite ale anului, orașul sacri-

<sup>1</sup> Σωτήρια των πολέων σύνδειπνα Atheneu, V, 2. Pollux, I, 34, menționează pe δημοθοινίαι sau παυθοινίαι printre serbările religioase.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Odysseta, III, 5-9; 43-50; 339-34I.

<sup>3</sup> Atheneu, X, 49, după Phanodem.

fica numeroase victime și poporul își împarte cărnurile . Aceleași obiceiuri existau pretutindeni .

In afară de aceste bancheturi imense, la cari erau reuniți toți cetățenii, și cari nu puteau avea loc decât la serbările solemne, religia prescria ca în fiecare zi să fie un prasnic sfânt. În acest scop, câțiva oameni aleși de cetate, trebuiau să prânzească împreună, în numele său, în incinta prytaneului, în prezența focului sfânt și a zeilor protectori. Grecii erau convinși că dacă aceste prânzuri ar fi fost omise o singură zi, Statul ar fi fost amenințat să-și piardă favoarea zeilor săi.

La Atena, sorții desemnau pe aceia cari trebuia să ia parte la prânzurile comune și legea pedepsea aspru pe acei cari, nu voiau să-și facă această datorie <sup>4</sup>. Cetățenii cari se așezau la masa sfântă, îmbrăcau pentru acele momente un caracter sacerdotal; erau numiți parasites: acest cuvânt, care deveni mai târziu un cuvânt de dispret, începuse prin a fi un titlu sacru <sup>5</sup>. In timpul lui Demostene,

<sup>1</sup> Xenphon, Resp. Athen., 3: Θύουσ: δημοσία ή πόλις ίερεῖα πολλά, ἔστι δὲ ὁ δήμος εδωχούμενος καὶ διαλαγχάνων τὰ ἱερεῖα. Cf. Scholiastul lui Aristofan, Norii, 386. Plutare, Pericle, 11, şi Isocrate, Areopagitic, 39, menţionează obliciul acestor ἐστιάσεις la Atena.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Atheneu, V, 2. 0: νομοθέται τά τε φυλετικά δείπνα και τά δημοτικά προσέταξαν και τά φρατριακά. Acelas scriitor menționează la Argos δημόσιαι θοίναι și la Sparta prasnice κατά τάς έορτάς deosebite de φειδίτια zilnice. (Atheneu, XI, 66). Dă o lungă descriere a prasnicelor sfinte ale orașelor Phigalia și Naucratis; menționează obiceiurile cari erau urmate, libațiunile, imnurile IV, 32). Vorbește de acele din Tarent: ἡ πόλις καθ΄ εκαστον μήνα βοηθείται καὶ δημοσία ερτιάσεις ποιείται (IV, 61).

Face aluzie la acest obiceiu, X, 25. Pindar în a XI Nemeană descrie prasnicul efânt din Tenedos Cf. Diodor, XI, 72.

<sup>3</sup> Atheneu, V, 2: συνεδείπνουν όσημέραι οί περί πρύτανιν σώφρονα καὶ σωτήρια των πόλεων σύνδειπνα.

<sup>4</sup> A se vedea un decret citat de Atheneu, VI, 26: δς ανμή θελη

παρασιτείν, εἰσαγέτω εἰς τὸ δικαστήριον.

5 Plutare: Solon, 24. Ἰδιον δὲ τοῦ Σόλωνος καὶ τὸ περὶ τῆς ἐν δημοσίφ σιτήσεως, ὅπερ αὐτὰς παρασιτείν κέκληκτ.—Atheneu, VI, 26. Τὸ τοῦ παρασίτου ὄνομα πάλαι ἡν σεμνόν καὶ ἰερόν . . . Εν τοῖς παλαιοῖς νόμοις αἱ πλείσται τῶν πόλεων ἔτι καὶ σήμερον ταῖς ἐντιμοτάταις ἀρχαῖς συγκαταλέγουσι παρασίτους. Philocor, fragmentul 156: Clitodem fr. 11. Pollux, VI, 35.

paraziții dispăruseră, dar prytanii mai erau constrânși să mănânce împreună în Prytaneu. In toate orașele se găseau săli destinate prasmicelor comune 1.

După chipul cum se desfășura un astfel de prânz, recunoaștem îndată o ceremonie religioasă. Fiecare oaspete avea o coroană pe cap; acesta era de fapt un foarte vechiu obiceiu, de a te încununa cu flori sau frunze, oridecâteori săvârșeai un act solemn religios. "Cu cât ești mai împodobit cu flori, cu atât ești mai sigur că vei place zeilor; dacă aduci însă sacrificii, fără să ai o coroană, ei se vor depărta de tine" 2. "O coroană, se spunea, e mesagerul de bun augur pe care rugăciunea îl trimite înaintea ei, zeilor" 3. Conmesenii, pentru aceleași motive, erau îmbrăcați în haine albe, albul fiind culoarea sfântă la cei vechi, aceia care plăcea zeilor 4.

Praznicul începea întotdeauna printr'o rugăciune și libațiuni; se cântau imnuri <sup>5</sup>. Felul bucatelor și al vinurilor ce urmau să fie servite, erau regulate de ritualul fiecărei cetăți. Cei ce se depărtau cât de puțin dela uzurile urmate de cei vechi, aducând vre un fel nou de bucate sau alterând ritmul imnurilor sacre, comiteau o impietate gravă, care făcea întreaga cetate responsabilă față de zei. Religia mergea până la fixarea naturei vaselor cari trebuiau să fie întrebuințate, fie pentru pregățirea alimentelor, fie pentru serviciul mesei. În unele orașe pâinea trebuia să fie pusă în coșuri de aramă; în altele nu se puteau întrebuința decât vase de pământ. Chiar forma pâinilor era perfect fixată <sup>6</sup>. Aceste reguli ale vechei religii, au fost întotdeauna păstrate cu sfințenie, și prasnicile sacre și-au păstrat întotdeauna simplitatea lor primitivă.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Demostene, Pro corona, 53. Aristot, Politica,, VII, 1, 19. Pollux VIII, 155. Pausanias, V, 15.

Fragment din Sapho, in Atheneu, XV, 16.
 Fragment din Chaeremon, in Atheneu XV, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Platon, Legi XII, 956. Cicero, De legib, II, 18. Virgil, V, 70, 774; VII, 135; VIII, 274. Şi la Indieni, în actele religioase, trebuiau să poarte o cunună de flori și să fie îmbrăcați în alb. Legile lui Manu, IV, 66, 72.

<sup>6</sup> Hermias, in Atheneu, IV, 32: Τοῦ ἱεροκήρυκος τὰς πατρίους εὐχὰς καταλέγοντος, συνσπένδοντες.

<sup>6</sup> A se vedea autorii citați de Atheneu, I, 58: IV, 31 și 32; XI, 66.

Credințe, moravuri, stare socială, toate s'au schimbat; aceste prasnice au rămas neschimbate. Căci Grecij au fost întotdeauna observatori foarte scrupuloși ai religiei lor nationale.

E locul să adăogăm că atunci când conmesenii satisfăceau cerințele religiei, mâncând alimentele prescrise, puteau imediat apoi să înceapă o altă masă, mult mai suculentă și mai bine potrivită cu gusturile lor. Așa era obiceiul la Sparta 1.

Obiceiul praznicelor sacre era în vigoare în Italia tot ca și în Grecia. Aristot spune că ele existau mai de mult la popoarele munite Oenotorieni, Osei, Ausoni<sup>2</sup>. Virgil a consemnat amintirea lor de două ori în *Eneida*; bătrânul Latinus primește trimișii lui Enea nu în locuința sa, ci în templul "consacrat de religia strămoșilor; acolo au loc banchetele sacre, după sacrificarea victimelor; acolo toți șefii familiilor, șed împreună la mesele cele lungi. "Mai departe, când Enea sosește la Evandru, îl găsește celebrând un sacrificiu; regele este în mijlocul poporului său; toți sunt îneununați cu flori; toți așezați la aceiaș masă, cântă un imn, spre lauda zeului cetăței<sup>3</sup>.

Acest obiceiu se perpetuă la Roma. Intotdeauna a existat o sală în care representații curiilor mâncau în comun. Senatul, în anumite zile, avea praznic sacru pe Capitoliu <sup>4</sup>. La serbările solemne mesele erau așezate pe străzi, și poporul întreg lua parte. La origină pontifii prezidau aceste prânzuri; mai târziu această grije a fost lăsată preoților speciali, cari au fost numiți epulones <sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Atheneu, JV, 19; IV, 20.

Aristot, Politica, VII, 9, 2-3, ed. Didot, p. 611.
 Virgil, VII, 174 si urm.; VIII, 102-111, 283-305.

Denis, II, 23. Aulu-Gellu, XII, 8. Titu-Liviu, XL, 59.

<sup>6</sup> Cicero, De oratore, III, 19: Pontifices veteres, propter sacrificiorum multitudinem tres viros epulones esse voluerunt ... ut illud ludorum epulare sacrificium facerent. Cuvântul epulum se aplică propriu zis prasnicelor date în onoarea zeilor. Festus, ed. Müller, p. 78: Epulones ... datum his nomen quod epulos indicendi Jovi caeterisque diis potestatem haberent. Vezi Tit.-Liviu, XXV, 2; XXVII 36; XXIX, 38; XXXIII, 42; XXXIX, 46, in quo toto foro strata triclinia. Cicero, pro Murena, 36: Cum epulum populo romano daret.

Aceeste vechi obiceiuri ne dau o ideie despre strânsa legătură care unea pe membrii unei cetăti. Asociația umană era o religie; simbolul său era un prânz comun. Trebuie să ne închipuim una din aceste mici societăti primitive. adunată în întregime, cel puțin șefii familiilor, la aceiași masă, toti îmbrăcați în alb și purtând pe cap o cunună; toti făcând împreună libațiunile, recitând aceias rugăciune, cântând aceleași imnuri, mâncând aceias mâncare, pregătită pe acelaș altar; în mijlocul lor strămoșii sunt de fată și zeii protectori iau parte la acest prânz. De aci vine strânsa unire între membrii cetătei. În cazul unui răsboiu, oamenii își vor aminti, după expresia unui bătrân, "că nu trebuie să-ți părăsești tovarășul de rang cu care ai făcut aceleași sacrificii și aceleași libațiuni și cu care ai împărțit prasnicele sfinte" . Acești oameni sunt legați de fapt, prin ceva mai mult decât interesul, convenția, sau obiceiul, sunt legați prin comuniunea sfântă, săvârsită cu pietate, de fată fiind zeii cetătei,

## 2º Sărbătorile și calendarul.

In toate timpurile și la toate societățile, omul și-a cinstit zeii prin sărbători; a stabilit că vor fi zile în timpul cărora va domina numai sentimentul religios în sufletul său, fără a fi distras de gândurile și muncile terestre. Din numărul zilelor ce are de trăit, le-a făcut o parte și zeilor.

Fiecare oraș a fost întemeiat cu rituri, cari în imaginația celor vechi, aveau de scop să fixeze în cuprinsul său pe zeii naționali. Trebuia ca virtutea acestor rituri să fie întinerită în fiecare an, printr'o nouă ceremonie religioasă; această sărbătoare se numea ziua natală; toți cetățenii trebuiau s'o celebreze.

Tot ceiace era sfânt dădea loc unei sărbători. Era sărbătoarea înprejmuirii cetății, amburbalia, aceia a hotarelor

Denys, II, 23: μὴ καταλιπείν τὸν παραστάτην, ῷ συνόσπεισε καὶ συνέθυσε καὶ κοινῶν ἱερῶν μετέσχε. Istoricul aplică aceneta prasnicelor comune ale Spartanilor pe care în alt loc le compară cu prânzurile comune ale Romanilor.

țarinei ambarvalia. În aceste zile cetățenii făceau o mare procesiume, îmbrăcați în haine albe și încoronați cu ramuri verzi; înconjurau orașul sau țarina, cântând rugăciuni; în cap mergeau preoții, conducând victimele, ce erau sacrificate la sfârșitul ceremoniei.

Venea după asta sărbătoarea fundatorului. Apoi fiecare din eroii cetății, fiecare din aceste suflete pe cari oamenii le invocau ca protecteare, reclama un cult; Romulus îl avea pe al său și Servius Tullius și mulți alții, până și doica lui Romulus și mama lui Evandru. Atena avea, la fel, sărbătoarea lui Cecrops, a Erechteionului, a lui Theseu și celebra pe fiecare din eroii țării, pe tutorul lui Theseu și pe Euristeu și Androgeu și pe o mulțime alții.

Mai existau și sărbătorile câmpului, aceia a aratului, a semănatului, a înfloritului, a culesului viilor. In Grecia, ca și în Italia, fiecare act al vieții de agricultor era întovărășit de sacrificii și munca se făcea recitând imnuri sacre. La Roma, preoții fixau în fiecare an ziua când trebuia să înceapă culesul viilor și ziua când se putea bea vin nou. Totul era orînduit de religie. Religia era aceia care ordona să se taie via; căci ea spunea oamenilor: va fi o nelegiuire să se ofcre zeilor o libație cu vin dintr'o vie netăiată <sup>2</sup>.

Orice cetate avea o sărbătoare pentru fiecare din divinitățile pe care le adoptase ca protectoare și număra adesea multe. Pe măsură ce cultul unei divinități noui se introducea în cetate, trebuia să găsești o zi pe an să i-o consacri. Ceia ce caracteriza aceste sărbători religioase, era interzicerea muncii 3, obligația de a fi vesel, cântecul

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Festus, V<sup>6</sup> Amburbiales, ed. Müller, p. 5. Macrobiu, Sat., III, 5. Descrierea sărbătorii este în Tibul, cart. II, elegia 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutarc, Numa, 14: μη απεύδειν θεοίς εξ άμπεκων άπμητων. Varron, L. L., VI, 16: Aliquot locis vindemiae primum ab sacerdotibus publice fiebant, ut Romae etiam nunc; nam flamen dialis auspicatur vindemiam et, ut jussit vinum legere, agná Jovi facit. — Plinin, XVIII, 2: Nec degustubant nova vina antequam sacerdotes primitias libassent. — Pentra sărbătorile cari trebuiau să preceadă securi-ul, vezi Virgiliu, Georgicele, I, 340-350.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Platon, Legilo, II, p. 584. Demostene, in Midiam, 10. Demost. in Timocratea, 20: μη χρηματίζειν δα αν μη περί της έφρτης ή.

și jocurile în public. Religia adăuga: Feriți-vă, în aceste

zile, de a vă supăra unii pe alții 1.

Calendarul nu era altoeva decât succesiunea sărbătorilor religioase. Și dânsul era stabilit de preoți. La Roma, a existat multă vreme fără să fie scris: în prima zi a lunii, pontiful, după ce oferia un sacrificiu, convoca poporul și spunea ce sărbători au să fie în cursul lunii. Această convocare, se numea calatio, de unde numele de calende, ce se dădea acestei zile<sup>2</sup>.

Calendarul nu era orînduit nici după cursul lunii, nici după cursul aparent al soarclui; era orînduit numai după legile religiei, legi misterioase, pe cari numai preoții le cunoșteau. Uneori, religia prescria să se scurteze anul, alteori să se lungească. Ne putem face o ideie de calendarele primitive, dacă ne gândim că la Albani, luna Mai avea douăzeci și două de zile și că Martie avea treizeci și sase 3.

Ne putem foarte ușor închipui că urmând acest sistem, calendarul unei cetăți nu semăna întru nimic cu acela al unei alteia, de oarece religia nu era aceaș la toate cetățile și că zilele de sărbătoare ca și zeii, erau deosebite. Anul nu avea aceiaș durată dela un oraș la altul. Lunile nu purtau aceleași nume; Atena le numea cu totul altfel decât Teba și Roma decât Lavinium. Aceasta din cauză că de obiceiu numele fiecărei luni, era și acela al principalei sărbători pe care o cuprindea; ori, sărbătorile nu erau aceleași. Ĉetățile nu se învoiau să facă să înceapă anul la aceiași epocă, nici pentru a număra șirul anilor începând dela aceiaș dată. In Grecia, sărbătoarea dela Olympia, deveni cu timpul o dată comună; cu toate acestea, fiecare cetate își avea un an deomună; cu toate acestea, fiecare cetate își avea un an deomună;

<sup>2</sup> Varron, De ling. lat., VI, 27. Servius, ad Aen., VIII, 654.

Maerobiu, Saturn., J. 14; I, 15.

Cicero, De legibus, II, 12: Feriarium ratis in liberis requietem habet litium et jurgiorum, in servis operum et laborum. Macrobiu, I, 16: Affirmaban's scerdoses pollui ferias, si opus aliquod fieret.

Demostene, in Timocrated. Acetas prescripție la Roma; Macrobiu, Sat., I, 15: In feriis vim euiquam inferre piaculare est. Cf. Cic., De leg., II, 12: requietem jurgiorum.

<sup>3</sup> Censorinus, De die natali, 22.

sebit. In Italia, fiecare oraș număra anii începând dela întemeierea sa.

### 3º Censul și lustrația.

Printre cele mai importante ceremonii ale religiei unei cetăți, era aceia numită purificarea 1. Ea avea loc la Atena în fiecare an; 2 la Roma era săvârșită din patru în patru ani. Riturile cari erau observate si numele pe care-l purta, arată că această ceremonie avea darul să steargă păcatele comise de cetăteni împotriva cultului. De fapt, această religie atât de complicată, era un isvor de spaimă pentru cei vechi: cum credinta si curătenia intentiilor însemnau puțin lucru, și cum întreaga religie consta în practica minutioasă a nenumăratelor prescripții, întotdeauna ei se temeau că au comis vreo neglijentă, vreo omisiune sau vreo gresală și nu erau niciodată siguri că nu sunt expusi mâniei sau răzbunărei vreunui zeu. Era nevoie deci, pentru a linisti sufletele oamenilor, de un sacrificiu expiatoriu. Magistratul care era însărcinat cu săvârșirea lui, (la Roma era censorul; înaintea censorului fusese consulul. înaintea consulului—regele) începea prin a se asigura, cu ajutorul auspiciilor, dacă zeilor le era plăcută ceremonia. Apoi, convoca poporul cu ajutorul unui crainic, care se servea în acest scop de o formulă sacramentală 3. Toți cetățenii în ziua hotărîtă, se strângeau în afara zidurilor cetății; acolo, toți păstrând tăcere, magistratul înconjura de trei ori adunarea, mânând înaintea lui trei victime, un berbec, un porc, un taur (suovetaurilia); aceste trei animale unite, constituiru la Greci ca și la Romani, un sacrificiu expiatoriu. Preoții își urmau procesiunea; când al treilea înconjur era săvârșit, magistratul pronunta o formulă de rugăciune și sacri-

I Această operațiune se numia καθαίρειν sau άγνεύειν πόλιν. Hipponox, edit. Bergk, fragm. 60. — In latineste se spunea lustrare Cicero, De divin., I, 45: quum censor populum lustraret. — Servius, ad Aen., I, 283: post quinquennium unaquaeque civitas lustrabatur.

Diogene Laertius, Socrate c. 23, Εκτω Θαργλιώνος, ότε καθαίρουσε την πόλιν 'Αθηναίοι. De asemenea se purifica în fiecare an altarul casnic. Eschyl., Choéphores, 966.
Varron, De ling, lat, VI, 86, 87.

fica victimele 1. Incepând din clipa aceasta orice pângărire era ștearsă, orice neglijență în săvârșirea cultului reparată, și cetatea se găsea în bună înțelegere cu zeii săi.

Pentru un act de această natură și de o atare importanță, erau necesare două lucruri: întâiu ca nici un străin să nu se fi strecurat printre cetățeni, ceia ce ar fi turburat și viciat ceremonia; apoi, ca toți cetățeni să fi fost de față; altfel cetatea ar mai fi putut păstra vrco pângărire Era necesar deci ca fiecare ceremonie religioasă să fie precedată de o numărătoare a cetățenilor. La Roma și la Atena, erau numărați în mod foarte scrupulos; e probabil ca numărul lor să fi fost pronunțat de magistrat în formula de rugăciune, apoi era înscris în darea de seamă a ceremoniei, care era redactată de cenzor.

Omul care nu s'ar fi înscris, pierdea dreptul de cetățenie. Această severitate e foarte explicabilă. Acela care nu lua parte la actul religios, care nu a fost purificat și pentru care n'au fost rostite rugăciuni și nici sacrificate victime, nu mai putea fi membru al cetăței. Față de zeii cari au luat parte la ceremonie el nu mai era cetățean<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Titu-Liviu, I, 44: Suovetaurilibus lustravit. Denye din Hablicarnasus IV, 22: κελεύσας τους πολίτας απαντας συνελθείν . . . . καθάριον αὐτῶν ἐποιήσατο ταύρφ καὶ κριφ καὶ τράγφ. Cicero, De oratore. II, 66: lustrum condidit et taurum immolavit. - Servius. ad Aen., III, 279: lustrato populo dii placantur. Cf. ibid., VIII, 183. Valeriu-Maxim rezumă rugăciunea pronunțată de censor: Censor, quum lustrum conderet, inque solito fieri sacrificio scriba ex publicis tabulis solenne ei precationis carmen praeiret, quo dii immortales ut populi romani res meliores amplioresque facerent rogabantur (Val.-Maxim IV, 1, 10). Aceste uzuri au persistat până în timpul imperiului, Vopiscus, Aurelian, 20: Lustrata urbs cantata carmina. - Titu-Liviu, I, 44, pare a crede că ceremonia lustrării a fost instituită de Servius. Este tot atât de veche ca și Roma. Ceia ce o dovedește, e faptul că lustratio de pe Palatin, adică orașul primitiv al lui Romulus, a continuat să so săvârșească din an în an; Varron, De ling. lat., VI, 34; Februatur populus, id est, lupercis nudis lustratur antiquum oppidum Palatinum gregibus humanis cinctum. Servius Tullius a fost poate primul care a săvâreit lustratio pentru orașul mărit de el, mai ales a instituit censul, care întovărăsea lustrația, fără a se confunda însă cu dânea.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Putea fi bătut cu vergi şi vândut ca sclav; Denys, IV, 15; V, 75; Cicero, Pro Cacina, 34. Cetățenii absenți din Roma trebu-

Ne putem da seama de importanta acestei ceremonii. judecând după puterea nemărginită a magistratului care o prezida. Cenzorul, înainte de a începe sacrificiul, aranja poporul după o anumită ordine, senatorii într'un loc, cavalerii într'altul, triburile în altă parte. Stăpân absolut în ziua aceia, el hotăra locul fiecărui om în diferite categorii. Apoi, după ce toată lumea era așezată după ordinele sale, magistratul săvârșea actul sacru. Din ziua aceia până la lustratia următoare, fiecare om păstra în cetate rangul care-i fusese desemnat la ceremonie. Erasenator dacă în acea zi fusese numărat printre senatori; cavaler dacă figurase printre dânșii. Simplu cetățean, el făcen parte din tribul în rândurile căruia fusese pus în acea zi, și dacă magistratul ar fi refuzat să-l admită la ceremonie, el nu mai era cetătean. Astfel locul pe care îl ocupase fiecare la săvârșirea actului religios și unde îl văzuseră zeii, era acela pe care-l păstra în cetate timo de patru ani. De aci a venit imensa putere a censorilor.

La această ceremonie asistau numai cetățeni, femeile, copii, sclavii, bunurile lor mobile și imobile erau. întrucâtva, purificate în persoana șcfului familie. De aceia, fiecare cetățean înainte de sacrificiu, trebuia să dea censorului enumerarea persoanelor și lucrurilor cari depiniteau de el. 1.

Lustrația, în timpul lui August, era săvârșită cu aceiași exactitate și aceleași rituri ca în timpurile cele mai vechi. Pontifii o mai priveau încă drept un act religios; camenii de Stat însă vedeau într'însa o excelentă măsură administrativă.

iau să se întoarcă pentru ziua lustrației; nici un motiv nu putea să-i dispenseze de această datorie. Aceasta era la origine, regulă; ca nu a fost îmblănzită decât în ultimele două secole ale republicei; Velleius, II, 7, 7; Titu-Liviu, XXIX, 37; Aulu-Gellu, V, 19.

<sup>1</sup> Cicero, De Legibus, III, 3; Pro-Flacco, 32. Titu-Liviu, I, 43, Denys. IV, 15; V, 75. Varron, De ling. lat. V, 93. Pintare, Catomajor, 16.

### 4º Religia în adunările poporului, în Senat, Tribunal, în armată; triumful.

Nu era nici un act în viața publică, în care să nu fi fost introduși și zeii. Cum pe atunci era credință că zeii erau când excelenți protectori, când dușmanii cei mai de temut, omul nu îndrăsnea niciodată să facă ceva, până nu era sigur că zeii îi erau favorabili.

Poporul nu se întrunea în adunări decât în zilcle îngăduite de religie. Dacă o zi oarecare fusese vreodată însemnată de vreo nenorocire pentru cetate, fără îndoială că zeii fuseseră lipsă ori supărați; deci în fiecure an, la aceiaș epocă, ei vor fi din nou supărați din motive necunoscute muritorilor. Deci acea zi rămânea pe veci nefastă: nu se făceau adunări, nu se judeca; viața publică era suspendată.

La Roma, înainte de a intra în ședință, trebuia ca augurii să se asigure mai întâiu daca zeii crau bine voitori. Adunarea începea printr'o rugăciune pe care o pronunța augurul, și consulul o repeta.

Acelaș lucru și la Atenieni: adunarea începca întot-deauna printr'un act religios. Preoții ofereau un sacrificiu, apoi se desemna un mare cerc stropindu-se cu apă lustrală, și în acest cerc sfânt se întruneau cetățenii 4. Mai înainte ca vreun orator să fi luat cuvântul, se pro-

Asupra acestei credințe a celor vechi a se vedeà Cassius Hemina în Macrobiu, 1, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Asupra zilelor nefaste la Greci, a se vedes Hesiod, Opera et dies, v. 710 și urm. Zilele nefaste se numeau ἡμέραι ἀποφράδις (Lysias, Pro Phania, fragm., ed Didot, vol. II, p. 278). Cf. Herodot, VI, 106. Plutarc, De defectu oracul., 14; De Ei apud Delphos, 20.

Cteoro, Pro Murena, 1. Titu-Liviu, V, 14; VI, 41: XXXIX, 15, Denys, VII, 59; IX, 41; X, 32. Pliniu, in Panegiricul lui Traian, 63, aminteste încă de longum carmen comitiorum.

Eschine, in Timarchum, 23: Επειδάν το καθόρσιο, ν περιενέχθη και ο κήρυς τὰς πατρίους εὸχὰς εδξηται. Id, in Ctesiph 2-6. Pollux, VIII, 104: Περιεστίασχοι έκάθαιρον χοιριδίοις τὴν ἐκκλησίαν. De pei cuvântul lui Aristofan, Acharn, 44: Έντὸς τοῦ καθάρματος, pentru a desemna locul adunării. Cf. Dinare, in Aristog., 14.

nunța o rugăciune în fața poporului tacut. Se mai consultau și auspicii, și dacă se arată pe cer vre un semn cu caracter funest, adunarea să împrăștia pe dată.

Tribuna era un loc sfânt; oratorul nu se urca decât purtànd pe cap o coroană, și mult timp încă, obiceiul voia ca el să-și înceapă discursul prin invocarea zeilor.

Locul de reuniune al senatului roman era întotdeauna un templu. Dacă o ședință ar fi fost ținută aiurea decât în vre un loc sfânt, hotărîrile luate ar fi fost pătate de nulitate; căci zeii nu au fost de față <sup>4</sup>. Inaintea oricărei deliberări, președintele săvârșea un sacrificiu și rostea orugăciune. În sală se afla un altar pe care fiecare senator, intrând, răspândea o libațiune, invocând zeii <sup>5</sup>.

Senatul Atenian semăna din acest punct de vedere, cu cel Roman. Sala cuprindea de asemenea un altar, un foc sacru. Se săvârșea un act religios la începutul fiecărei ședințe. Orice senator când intra, se apropia de altar și rostea o rugăciune <sup>6</sup>.

La Roma ca și la Atena, nu se împărțea dreptatea decât în zilele cari erau indicate de religie ca favorabile. La Atena, ședința tribunalului avea loc lângă un altar

l Demostene aminteste această rugăciune, fără a cita formula, De falsa legat., 70. Ne putem face o idee din parodia lui Aristofan în Thesmophoriazusae, V, 295-350.

<sup>2</sup> Aristophan, Acharnienus., 171: Acocquia earl

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Idem, Theomoph; 381, 9ì Scholiast: στέφαρον έθος ην τοις λέγουσι στεφανούσθαι πρώτον. Era obiceiul vechiu. — Cicero, in Vatinium, 10 in Rostris, in illo augurato templo. — Servius, ad Aen., XI, 301, spune cž la ceì vechì orice discurs începea printr'o rugăciune, și citează ca dovadă discursurile lui Caton și ale Grachilor.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Varron, in Aulu Gellu, XIV, 7: Nisi in loco per augures constituto, quod templum appelaretur, senatus consultum factum fuisset justum id none ese. Cf. Servius, ad Aen., I, 446; VII, 153: Nisi in augusto loco consilium senatus habere non poterat. Cf. Cicero, Ad diversos, X, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Varron, in Aulu-Gellu, ibid: Immolare hostiam prius auspicarique debere qui senatum habiturus esset. — Suetoniu, Augustus, 35. Dion Cassius, LIV, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Andocide, De suo reditu, 15; De mysteriis, 44: Antiphon, Super choreuta 45; Licurg, in Leocratem, 122. Demostene, in Midiam, 114. Diodor, XIV, 4. Xenophon, Hellen, II, 3, 52.

și începea printr'un sacrificiu 1. În timpul lui Homer, judecătorii se întruneau într'un "cerc sacru".

Festus spune că în ritualele Etruscilor se găseau indicațiuni asupra felului în care se fonda un oraș, se consacra un templu, se împărțeau curiile și triburile în adunare, așezarea unei armate în ordine de bătaie. Toate acestea erau însemnate în ritualuri, căci toate erau în legătură cu religia.

In răsboiu, religia juca un rol tot atât de important ca și în timp de pace. În orașele italiene erau colegii de preoți numiți fețiali, cari prezidau, ca și crainicii la Crei, toate ceremoniile sfinte, dedeau loc la legături internaționale. Un fețial, având capul acoperit cu un văl de lână, după cum era obiceiul, luând zeii de martori, declara răsboiul, pronunțând o formulă sacramentală. În acelaș timp consulul, în costum sacerdotal, săvârșea un sacrificiu și deschidea solemn porțile templului lui Janus, divinitatea cea mai veche și mai venerată din Italia.

Inainte de a pleca în vreo expediție, în fața armatei adunate, generalul pronunța rugăciuni și săvârșea un sacrificiu. Acelaș lucru se întâmpla și la Atena și Sparta 4.

In campanie, armata reprezenta inaginea cetăței; religia o urma. Grecii luau cu dânșii statuile divinitaților. Orice armată greacă ori romană purta cu dânsă un altar

<sup>1</sup> Aristofan, Vespae, 860-865. Cf. Iliada, XVIII, 504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Se poate vedea în Titu-Liviu, I, 32, "riturile" declarației de răsboiu. A se compara Denys, II, 72; Plinius XXII, 2, 5; Servius ad Aen., IX, 52; X, 14. — Denys, I, 21, și Titu-Liviu, I, 32, asigură că această instituție era comună la multe orașe italice. — In Grecia de asemenea, răsboiul era declarat de căire un κήρυ<sup>‡</sup>, Thucydide, I, 29; Pausanias, IV, 5, 8. Poliux, IV, 91.

<sup>3</sup> Titu-Liviu, I, 19; descrierea exactă și amănunțită a ceremo-

niei se afiă în Virgiliu, VII, 601-617.

Denys, IX, 57: θι δπατοι εδχάς ποιησάμενοι τοις θεοίς καὶ καθήραντες τὸν στρατὸν ἐξήεσαν ἐπὶ τοὸς πολεμίους. Xenofon, Hellen III, 4, 3; IV, 7. 2; V, 6, 5. Vezi în Xenofon, Resp. Laced., 13 (14), seria sacrificilor pe care le făcea un șef de armată spartan înainte de a ieși din cetate, înainte de a trece granița și pe care le reinoia apoi în fiecare dimineață, înainte de a da ordinul de marg. La plecarea unei flote Atonienii, ca și Romanii, oferiau un sacrificiu; comp. Thucydide, VI, 32, și Titu Liviu, XXIX, 27.

pe care era întreținut zi și noapte focul sacru 1. O armată romană, era întotdeauna întovărășită de auguri; orice armată greacă, avea și prevestitorul său.

Să privim o armată romană în momentul când se pregătește pentru luptă. Consulul dă ordin să se aducă o victimă, o lovește cu securea; ea cade: măruntaele sale trebuesc să arate voința zeilor. Un aruspiciu le examinează și dacă semmele sunt favorabile, consulul dă semnalul de luptă. Cele mai îndemânatice măsuri, cele mai fericite împrejurări, nu servesc la nimic dacă zeii nu îngădue lupta. Baza artei militare romane era ca armata să nu fie niciodată obligată să lupte fără voia sa, când zeii ar fi fost protivnici. De aceia zi cu zi făceau din tabăra lor an fel de citadelă.

Să privim acum o armată greacă și să luăm drept exemplu bătălia dela Plateea. Spartanii sunt așe zați în linie, fiecare la postul lui de luptă; toți au o coroam pe cap și cântăreții din flaut cântă imnuri religioase. Regele, ceva mai înapoia rândurilor, înjunghie victimele. Dar măruntaiele nu dau semne favorabile și sacrificiul trebuie reînceput. Două, trei, patru victime sunt succesiv înjunghiate. In timpul acesta cavaleria persană se apropie, aruncă săgeți, omoară un destul de mare număr de Spartani. Spartanii rămân nemișcați, cu scutul la picioare, fără a se apăra măcar, de loviturile dușmanului. Ei așteaptă semnalul zeilor. Insfârșit, victimele prezintă semnele favorabile: atunci Spartanii ridică scuturile, jau sabia în mână, luptă și sunt învingători.

După fiecare victorie se făcea un sacrificiu; aici este origina triumfului așa de cunoscut la Romani și tot atât de uzitat de Greci. Acest obiceiu era consecința părerii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, IX, 19, Xenofon, Resp. Laced., 12 Plutarc, Lycurg 22. In fruntea armatei grecești era un πύρφορος, care purta focul sacru. (Xenof. Resp. Lac. 13; Herod., VIII, 6. Pollux, I, 35; Hesychius, V πύρφορος). Tot așa și în lagărul roman era totdeauna un foc aprins (Denys, IX, 6). Și Etruscii aveau un altar în armată. (Plutarc, Publicola, 17); Titu Liviu, II, 12 arată și el un accensus ad sacrificium foculus, Şi Sulla avea avea un altar în fața cortului (Julius Obsequens, 116).

\*\* Herodat. IX, 61-62.

care atribuia victoria zeilor cetății. Inainte de luptă, armata le adresa o rugăciune analoagă cu aceia care se citește în Eschyl: "Vouă, Zeilor cari locuiți și posedați teritoriul nostru, dacă armatele noastre sunt victorioase și dacă orașul nostru este salvat, vă promit să stropesc altarele voastre cu sânge de berbec, să vă jertfesc tauri și să expun în templele voastre sfinte, trofeele cucerite cu lancea". În virtutea acestei promisiuni, învingătorul datora un sacrificiu. Armata se întorcea în oraș pentru a-l îndeplini; se ducea la templu formând o lungă procesiune și cântând un imn sacru, θρίαμδος ².

La Roma, ceremonia era aproape aceias. Armata se ducea în procesiune la principalul templu din oraș; preoții mergeau în fruntea cortegiului, conducând victimele. Ajuns la templu, generalul jertfea victimele zeilor. Pe drum, soldații purtau toți o coroană, cum se cuvenia la o ceremonie sfântă și cântau un imn ca și 'n Grecia. Veni, în adevăr, un timp când soldații n'aveau nici un scrupul de a înlocui imnul prin cântece de cazarmă sau prin glume contra generalului. Dar ei păstrează cel puțin obiceiul de a repeta din când în când anticul refren, Io triumphe<sup>3</sup>. Chiar acest refren sfânt dădea cerimoniei numele său.

Astfel, în timp de pace și în timp de răsboiu, religia intervenea în toate actele. Era pretutindeni prezentă; ea copleșea pe om. Sufletul, corpul, viața publică, viața privată, ospețele, sărbătorile, adunările, tribunalele, luptele, totul era sub imperiul acestei religii a cetății. Ea regula toate acțiunile omului, dispunea de toate momentele vieții sale, fixa toate obiceiurile sale; guverna ființa umană cu o autoritate așa de absolută, încât nu rămânea nimic care să fie în afară de ea.

<sup>1</sup> Eschyle, Cei şapte, 252-260, Eurlpide, Phenic., 573.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diodor, IV, 5; Photius: θρίαμδος, ἐπίδειξις νίκης, πομπή.

<sup>3</sup> Titu-Liviu, XLV, 39: Diis quoque, non solum hominibus, debetur triumphus.... Consul proficiscens ad bellum vota in Capitolio nuncupat; victor, perpertrato bello, in Capitolio triumphans ad eosdem deos, quibus vota nuncupavit, merita dona populi romani traducit — Titu-Liviu, V, 23; X, 7. Varon. De ling. lat., VI, 68, Pliniu, Ist. N., VII, 56; XXXIII, 7, 6.

Ar însemna să avem o ideie destul de falșă despre natura umană, dacă ar fi să credem că această religie a celor vechi, era o înșelătorie și pentru a spune astfel, o comedie. Montesquieu pretinde că Romanii nu si-au creat un cult decât pentru a înfrâna poporul. Niciodată religia n'a avut o astfel de origină si orice religie care a venit susținându-se numai pe această rațiune de utilitate publică, nu s'a sustinut multă vreme. Montesquieu mai spune că Romanii aserveau religia Statului; contrariul e mai adevărat; e imposibil de a citi câteva pagini din Titu Liviu, fără a fi izbit de absoluta dependență, în care erau oamenii față de zeii lor. Nici Romanii, nici Grecii n'au cunoscut aceste triste conflicte, cari au fost așa de comune în alte societăți, între Biserică și Stat. Dar asta depinde numai de faptul că la Roma, ca și la Sparta și la Atena, Statul era aservit religiei. Asta nu însemnă că a fost vreodată un corp de preoți cari să-și fi impus dominația. Statul vechiu nu asculta de un sacerdotiu; el era supus însăși religiei sale. Acest stat și această religie, erau așa de complect confundate împreună, încât era imposibil, nu numai de a închipui ideia unui conflict între ele, dar chiar de a le deosebi una de alta.

#### CAPITOLUL VIII

### Riturile și analele

Caracterul și virtutea religiei celor vechi nu era să ridice inteligența umană la concepția absolutului, să deschidă spiritului avid un drum strălucitor, la sfârșitul căruia sa creadă că întrevede pe Dumnezeu. Această religie era un tot nu prea bine închegat de mici credințe, de mici practice, de rituri minuțioase. Nu trebuie să-i cauți sensul; nu trebuie să gândești, să-ți dai seama. Cuvântul religie nu însemna ceiace înseamnă pentru noi; sub această denumire, îmțelegem un corp de dogme, o doctrină asupra lui Dumnezeu, un simbol de credință asupra misterelor cari sunt în noi și împrejurul nostru; acela; cuvânt, la

cei vechi, însemna rituri, ceremonii, acte de cult exterior. Doctrina era puțin lucru; lucru important era practica; ea era obligatorie și imperioasă. Religia era o legătură materială, un lanț care ținea pe om în sclavie. Omul o făcuse și el era guvernat de dânsa. Omul avea teamă de dânsa și nu îndrăsnea nici să discute, nici să raționeze, nici s'o privească în față. Zeii, eroii, morții, cereau dela dânsul un cult material și el le plătea datoria pentru a-și face dintr'înșii prieteni și mai mult încă, pentru a nu și-i face dușmani.

Omul conta puțin pe prietenia lor. Erau zei invidioși, supărăciosi, fără iubire sau bună voință, bucuroși de luptă cu omul 1. Nici zeii nu iubeau pe om, nici omul nu-si iubea zeii. Credea în existența lor, dar ar fi voit uneori să nu existe. Se temea chiar de zeii săi casnici sau naticmali; îi era frică să nu fie trădat de dânșii. Să nu atragă ura acestor fiinte invizibile era marea sa preocupare. Toată viata se îngrijia să-i îmblânzească, paces deorum quacrere, spune poetul. Dar mijlocul de a-i împăca? Mijlocul mai ales de a fi sigur că-i împăca și că-i avea de partea sa? Crezură să-l găsească în întrebuintarea anumitor formule. Cutare rugăciune, compusă din cutare cuvinte, fusese urmată de succesul a ceiace se ceruse; fără îndoială fusese auzită de zeu, avusese actiune asupra lui. fusese puternică, mai puternică decât dânsul, pentrucă nu-i putuse rezista. Se păstrau deci termenii misteriosi si sacri ai acestei rugăciuni. După tată, îi repetă fiul. De îndată ce se știu scrisul, îi puse în scris. Fiecare familie, cel puțin fiecare familie religioasă, avea o carte în care se găseau formulele de care se servise cei vechi și cărora zeii le cedase. Era o armă pe care o întrebuința omul contra nestatorniciei zeilor. Dar nu trebuia să schimbi din aceasta nici un cuvânt, nici o silabă, nici mai ales ritmul după care trebuia să fie cântată. Căci

<sup>1.</sup> Plutare, De defectu oraculor, 14: α δρώσιν ανθρωποι μηνίματα δαιμόνων, αφοσιούμενοι και πραθνοντες οθς αλάστορας και παλαμναίους δνομάζουσι.

atunci, rugăciunea și-ar fi pierdut puterea și zeii ar fi rămas liberi.

Dar formula nu era destul: mai erau încă acte externe al căror amănunt era minutios si neschimbător. Cele mai mici gesturi ale sacrificatorului și cele mai neînsemnate părti ale costumului său erau reglementate. Adresându-te unui zeu, trebuia să ai capul acoperit; adresându-te altuia, trebuia să-l ai descoperit; pentru un al tre lea pulpana togei trebuia să fie ridicată pe umăr. In anumite acte, trebuia să ai picioarele goale. Erau rugăciuni cari n'aveau eficacitate decat dacă omul, după ce le pronunța, se învârtea în jurul lui dela stânga la dreapta. Natura victimei, culoarea părului, felul de înjunghiere, forma cutitului, felul lemnului ce trebuia întrepuintat pentru arsul cărnurilor, toate acestea erau regulate pentru fiecare zeu de religia fiecărei familii sau a fiecărei cetăți. Zadarnic inima cea mai credincioasă oferea zeilor cele mai grase victime; dacă unul din nenumăratele rituri ale sacrificiului era neglijat, sacrificiul era nul. Cea mai mică abatere făcea dintr'un act sfânt, un act nelegiuit. Alterarea cea mai usoară turbura și întorcea pe dos religia patriei și transforma zeii protectori în tot atâția dușmani cruzi. De aceia Atena era severă cu preotul care schimba ceva din vechile rituri 2: de aceia senatul

Asupra vechilor imnuri pe cari Grecii continuau să le cânte la ceremonit, vezi Pausanias, I, 18; VII, 15, in fine; VII, 21; IX, 27, 29, 30. Cicero, De legibus, II, 15, observă că orașele grecești erau atente în conservarea ritmurilor vechi, antiquum vocum servare modum. Platon, Legile VII, p. 790-800, se conformă vechilor reguli, când prescrie că rămân neschimbate cântecile și ritmurile.— La Romani formulele de rugăciune erau fixate de un ritual; vedeți Varron, De ling. lat., și Caton, passim. Quintilian, l, II: Saliorum carmina, vix sacerdotibus suis intellecta, mutari vetut religio et consecratis utendum est.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Demostene, in Neceram, 116, 117. Varron citează câteva cuvinte din libri sacrorum cari se păstrau la Atena și a căror limbă era arhaică (De ling. lat., V, 97).— Asupra respectului Grecilor pentru vechile rituri, vedeți câteva exemple curioase în Plutarc, Quest. Grecq. 26, 31, 35, 36, 58. Gândul celor vechi este bine exprimat de Socrate, Areopagitique, 29-30 și'n întreg discursul împotriva Neeril.

din Roma degrada pe consulii și dictatorii cari comiseseră vreo greseală într'un sacrificiu.

Toate aceste formule și practici fuseseră lăsate moștenire de cei vechi, cari le încercase eficacitatea. Nu era nimic de inovat. Trebuia să te mulțumești cu ceia ce făcuse acești străbuni și cea mai mare pietate era de a face ca și dânșii. Interesa destul de puțin dacă credința se schimba: se putea modifica în voie cu timpul și lua mii forme diferite, după placul reflexiunii înțelepților sau imaginației populare. Dar era de cea mai mare importanță ca formulele să nu cadă în uitare și riturile să nu fie modificate. Și astfel, fiecare cetate avea o carte, în care toate acestea erau conservate.

Intrebuințarea cărților sfinte era universală la Greci, la Romani, la Etrusci 1. Uneori ritualul era scris pe tăblițe de lemn, uneori pe panza; Atena iși grava inunto pe table de aramă sau pe plăci de piatră, pentru a nu se pierde ușor 2. Roma avea cărțile pontifilor, ale augurilor, cartea sa de ceremonii și culegerea de *Indigitamenta*. Nu cra oraș care să nu fi avut o colecție de imnuri vechi în onoarea zeilor săi 2; limba se schimba odată cu moravurile și credințele; cuvintele și ritmul rămâneau neschimbate și la sărbători imnurile continuau să fie cântate, deși nu mai erau înțelese.

Aceste carți și aceste cântece, scrise de preoți, erau pazite de dânșii cu mare grije. Ele nu erau ar; tate niciodată străinilor. A revela un rit sau o formulă, însemna trădarea religiei cetăței și înstrăinarea

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pausanias, IV, 27. Plutare, impotriva lui Calotes, 17. Pliniu, Ist. Nat., Mlll, 21. Valeriu-Maxim I, 1, 3. Varron, L. L., VI, 16. Censorinus, 17. Festus, VI Rituales.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pollux, VIII, 128: Δέλτοι χαλκαί, αί, ήσαν πάλαι εν τεντυπωμένοι οἱ νόμοι οἱ περὶ τῶν ἱερῶν καὶ τῶν πατρίων. Se stie că una din somnificările cele mai vechi ale cuvântului νόμος e aceia de rit san regulă religioasă. — Lyaias, In Nicomachum, 17: χρὴ θύειν τὰς εκ τῶν κυρβέων καὶ τῶν στηλῶν κατὰ τὰς ἀναγραφάς.

Atheneu, XIV, 68 citează impurile vechi Atenieue; Elian, II, 39 pe acele Cretane, Pindar, Pythiq. V, 134, pe acele Cyrenaice. Plutare Theseu 16, pe acele Boețiene; Tacit, Ann, IV, 43, pe acele vatum carmina, păstrate de Spartani și Messenieni.

zeilor. Pentru mai multă precauțiune, ele erau ascunse privirii cetățenilor chiar și numai precții putcau să le cerceteze.

In mintea acestor popoare, tot ce era vechiu, era respectabil și sfânt. Când un Roman voia să spună că un anumit lucru îi era scump, spunea: acesta este antic pentru mine. Grecii aveau o expresie asemănătoare. Orașele țineau foarte mult la trecutul lor, căci în acest trecut găseau toate motivele și toate regulile religiei lor. Aveau nevoie să-și amintească, căci pe amintiri și pe tradiții se sprijinea întreg cultul lor. Astfel, istoria avea pentru cei vechi mult mai multă importanță decât arapentru noi.

Istoria a existat mult timp înaintea lui Herodot și a lui Thucydide; scrisă sau nescrisă, simplă tradiție sau carte, ea a fost contimporană cu nașterea cetăților. Nu era oraș oricât de mic și de obscur ar fi fost, care să nu pună cea mai mare atenție la păstrarea amintirii a ceia ce s'a petrecut în sânul său. Nu era vanitate, ci religie. Un oraș credea că nu are dreptul să uite ceva, căci în-

treagă istoria sa era legată de cult.

Istoria începea, de fapt, prin actul fundărei și spunea numele sfânt al fondatorului. Se continua prin legenda zeilor cetății, a eroilor protectori. Arăta data, origina, rațiunea fiecărui cult și explica riturile obscure. Se consemnau minuuile pe cari le înfăptuise zeii țării și prin care-și manifestaseră puțerea, bunătatea sau mânia lor. Se descriau ceremoniile prin cari preoții zădărniciseră cu îndemânare vreo prevestire rea sau liniștiseră mânia zeilor. Se menționa ce epidemii bântuiseră în cetate și prin ce formule sfinte au fost înlăturate, în ce zi a fost consacrat un templu și pentru ce motiv a fost săvârșit un sacrificiu sau s'a stabilit o sărbătoare. Se îndemnau toate evenimentele cari s'ar fi putut raporta la religie, toate victoriile cari dovedeau protecția zeilor și în cari zeii fuseseră văzuți combătând, înfrângerile cari arătau mânia lor și pentru care trebuise să se întroducă un sacri-

<sup>&</sup>quot; 1 Πάτριον ἐστίν ἡμῖν. Acosto cuvinto revin adescori la Thucy-dide și la oratorii atticir—

ficiu expiatoriu. Toate acestea erau scrise pentru instruirea și pietatea descendenților. Intreaga această istorie era dovada materială a existenței zeilor nationali: căci evenimentele ce conținea erau forma vizibilă sub care se relevaseră zeii în toate timpurile. Printre aceste fapte erau multe cari dădeau chiar loc la aniversări, adică sacrificii, serbări, jocuri sfinte. Istoria cetăței spunea cetățeanului tot ceia ce trebuia să creadă și să adore.

De aceia, această istorie era scrisă de preoți. Roma avea analele pontifilor săi; preoții sabini, preoții samniți și cei estruci aveau de asemenea pe ale lor <sup>1</sup>. La Greci ne-a rămas amintirea cărților sau analelor sfinte ale Atenei, Spartei, Delphi, Naxos, Tarent <sup>2</sup>. Când Pausanias străbătu Grecia pe timpul lui Adrian, preoții fiecărui oraș îi povestiră vechi legende locale; ei nu le inventau: le învățaseră din analele lor.

Acest fel de istorie era cu totul locală. Incepea odată cu fundarea, căci ceia ce era anterior acestei date nu interesa întru nimic cetatea; și de aceia cei vechi au ignorat cu desăvârșire originele rassei lor. Nu raporta decât evenimentele la cari luase parte și cetatea, nu se ocupa însă de restul omenirei. Fiecare cetate avea istoria sa specială, după cum își avea religia și calendarul.

Ne putem ușor închipui că aceste anale ale orașelor erau foarte seci, foarte bizare atât în ceia ce privește fondul cât și forma. Ele nu erau o operă de artă, ci o operă religioasă. Mai târziu au apărut scriitori și povestitori ca Herodot, gânditori ca Thucydide. Istoria ese atunci

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denys, II, 49. Titu-Liviu, X. 33. Cicero, De divin., II, 41 I, 33; II, 23. Censorius, 12, 17. Suetoniu, Claudiu 42. Macrobiu, I, 12; V, 19. Solin, II, 9. Servius, VII, 678; VIII, 398, Scrisorile lui Marca Aureliu, IV, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vechile anale spartane, ωροι, παλαιόταται άναγραφαί sunt mentionate de Plutare, adv. Coloten, 17; de Atheneu, XI, 49; de Tacit, Ann., IV, 43. Solon, 11, vorbeşte de cele din Delphi. Messenienii îneăşi aveau Annale şi monumenta eculpta aere prisco, care după spusele lor datau din timpul invaziei doriene. (Tacit, ibid). Denya din Halicarnas, De Thucyd. hist., ed. Reiske, vol. VI, p. 819: δοσα διεσώζοντο παρά τοῖς ἐπιχωρίτοις μνήμαι κατά ἔθνη καὶ κατά πόλεις εἰτ' ἐν ἰεροῖς εἰτ' ἐν βέδηλοις ἀποκείμεναι γραφαί. Polybiu semnalează deasemenea δημοσίαι των πόλεων ἀναγραφαί. (XII, 10).

din mâinile preoților și se transformă. Din nenorocire, aceste frumoase și strălucite scrieri ne fac să regretăm și mai mult vechile arhive ale orașelor și tot ceia ce ne-ar fi învățat asupra credințelor și vieții intime a celor vechi. Aceste neprețuite documente, cari par a fi fost ținute secrete, cari nu eșeau din sanctuare, după cari nu se scotea nici o copie și pe cari singuri preoții le citeau, au pierit toate și nu ne-a mai rămas decât o slabă amintire.

E adevărat că această amintire are mare valoare pentru noi. Fără dânsa am fi poate îndreptățiți să respingem tot ceiace Grecia si Roma povestese din antichitatea lor; toate aceste povești cari ne par atât de puțin vero-simile, pentrucă se deosibesc de obiceiurile și de felul nostru de a gândi și de a acționa, ar putea trece drept produsul imaginației oamenilor. Dar această amintire care ne-a rămas din vechile anale, ne arată cel puțin respectul pios pe care-l aveau cei vechi pentru istoria lor. Știm că în aceste arhive erau cu religiositate însemnate toate faptele. pe măsură ce se petreceau. În aceste cărți sfinte, fiecare pagină era contimporană cu evenimentul pe care-l povestea. Era materialmente imposibil să alterezi aceste documente; căci preotul le avea în păstrare, și religia era cu totul interesată ca ele să rămână inalterabile. Nici chiar preofului nu-i era posibil, pe măsură ce scria rândurile, să insereze cu intentie fapte contrarii adevărului. Căci se credea că orice eveniment venea din partea zeilor, că revela voința lor, că dedea loc, pentru generațiile următoare, la amintiri pioase și chiar la acte sfinte; orice eveniment petrecut în cetate, făcea de îndată parte din religia viitorului. Cu asemenea credinte, ne închipuim foarte usor că au fost multe greșeli involuntare, rezultat al credulității, al predilecțiunii pentru lucrurile minunate, al credinței în zeii naționali; minciuna voluntară nu se putea concepe însă, căci ar fi fost păcat; ar fi violat sfințenia analelor și ar fi alterat religia. Putem deci crede că în aceste cărți vechi, dacă totul nu era adevărat, cel puțin nu se găsea nimic ce prectul să nu fi crezut adevărat. Or, pentru istoricul care caută să străbată întunericul acestor vechi timpuri, e un puternic motiv de încredere

faptul că știe, că deși poate are de aface cu erori, nu va putea fi vorba de impostură. Chiar aceste greșeli, având însă avantajul de a fi contimporane cu vechile timpuri pe cari le studiază, pot să-i arate, dacă nu detaliul evenimentelor, cel puțin credințele sincere ale oamenilor.

Mai erau deasemenea pe lângă anale, documente scrise și autentice, o tradiție orală, care se perpetua în populația unei cetăți: nu o tradiție vagă și indiferentă cum sunt ale noastre, ci tradiția scumpă orașelor, care nu varia după bunul plac al imaginației și pe care nu erau liberi s'o modifice, căci ea făcea parte din cult, și se compunea din recitări și cântece, cari se repetau din an în an, la serbările religioase. Aceste imnuri sfinte și neschimbate fixau amintirile și reînviau perpetuu tradiția.

Fără îndoială, nu se poate crede că această tradiție a avut exactitatea analelor. Dorința de a lăuda zeii putea fi mai tare decât dragostea de adevăr. Totuși, ea trebuia să fie cel puțin reflexul analelor și să se afle de obiceiu de acord cu ele. Căci preoții cari le redactau și le citeau erau aceiași cari prezidau la serbările unde se cântau vechile povestiri.

Au venit totuși timpuri, în care aceste anale au fost divulgate; Roma sfârși prin a le publica; acele ale celorlalte orașe italiene, fură cunoscute; preoții orașelor grecești nu-și mai făcură un scrupul din a povesti ceia ce ele conțineau.

Apoi aceste monumente autentice fură studiate, fură compulsate. Se formă o scoală de erudiți, dela Varron și Verrius Flaccus până la Aulu-Gelu și Macrobiu. Se făcu lumină asupra întregii istorii antice. Se corectară câteva erori cari se strecuraseră în tradiție, și pe cari

¹ Cicro, De oratore, II, 12; Res omnes singulorum annorum mandabat litteris pontifex et proponebat domi ut potestas esset populo cognoscendi. cf. Servius, ad Aen., I, 373. Denys declară că el cunoaște cărțile sfinte și analele secrete ale Romei (XI, 62). In Grecia, încă din o epocă destul de veche, au fost logographi carl au consultat și copiat analele sfinte ale orașelor; vezi Denys, De Thucyd histor., C. 5, ed. Reiske, p. 819.

istoricii epocei precedente le repetase; se știu, de pildă că Porsenna luase Roma și că s'a plătit aur Galilor. E-poca criticei istorice începu. Or, e demn de observat că această critică, care mergea până la isvoare și studia analele, n'a găsit nimic care să-i fi dat dreptul să respingă ansamblul istoric construit de istorici ca Herodot și Titu-Liviu.

### CAPITOLUL IX

## Guvernământul cetății. Regele

1º Autoritatea religioasă a regelui.

Nu trebuie să ne reprezentăm o cetate, la nașterea sa, deliberând asupra guvernului pe c tre și-l va alege, cautând și discutându-și legile, combinându-și instituțiile. Nu s'au făurit legile în acest chip și nici nu s'au stabilit astfel guvernele. Înstituțiile polițice ale cetății au luat naștere odată cu cetatea însăși, în aceiași zi; fiecare membru al cetății le purta în el însăși, căci ele erau în germen în credințele și religia fiecărui om.

Religia prescria ca altarul să aibă întotdeauna un preot suprem. Ea nu admitea ca autoritatea sacerdotală să fie împărțită. Altarul casnic avea un mare preot, acesta era tatăl familiei; altarul curici avea curionul său sau fratriarchul; fiecare trib își avea șeful său religios, pe care Atenienii îl numeau regele tribului. Religia ce-

tătei trebuia să-și aibă și ea pontificele eì.

Acest preot al altarului public purta numele de rege. Uneori i se dădeau alte titluri; cum el era înainte de toate preotul prytaneului, Grecii îl numeau bucuros prytaneu; uneori îl mai numeau archonte. Sub aceste nume diverse: rege, prytaneu, archonte, trebuie să vedem un personagiu care este mai ales șeful cultului; el întreține focul sacru, aduce sacrificii și pronunță rugăciunea, presidează la prânzurile religioase.

E ușor de observat că vechii regi ai Italiei și Greciei. erau preoți, nu numai regi. Citim în Aristot: "grija saorificiilor publice ale cetăței aparține, după obiceiul religios, mu unor precți speciali, ci acelor cameni cari țin demnitatea căminului lor și cari sunt numiți, în unele locuri regi, în altele prytani ori archonți". Astfel vorbește Aristot, omul care a cunoscut cel mai bine constituțiile cetăților grecești. Acest pasagiu atât de precis dovedește în primul rând, că cele trei cuvinte rege, prytan, arhonte, au fost mult timp sinonime; aceasta este atât de exact, încât Charon din Lampsaca scriind o carte asupra regilor Lacedemonieni, a întitulat-o: Archonții și prytanii Lacedemoniemilor. El mai e de părere că personagiul care era numit cu unul din aceste nume, poate cu toate trei deodată, era prectul cetăței și că isvorul puterii și demnității sale era cultul altarului public.

Acest caracter sacerdotal al regalității primitive e clar indicat de către scriitorii vechi. În Eschyl, fiicele lui Danaos se adresează cu acești termeni regelui din Argos: "Tu ești prytanul suprem și ești acela care veghează asupra altarului acestei țări". În Euripide, Oreste, ucigașul mamei sale, spune lui Menelaos: "E drept, ca fiu al lui Agamemnon să domnească în Argos;" și Menelaos îi răspunde: "Ești oare în măsură, tu, ucigașule, să atingi vasele cu apă lustrală pentru sacrificii? Ești tu în măsură să înjunghii victimele?". Deci principala funcțiune a unui rege era săvârșirea ceremoniilor religioase. Un vechiu rege din Sicyone a fost detronat pentrucă mâinile sale pângărite de un omor, nu mai puteau săvârși sacrificii. Nemai putând fi preot nu mai putea fi nici rege.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Politico, VI, 5, 11 (Didot p. 600). — Denye din Halic. 1I, 65: Τὰ καλούμενα προτανεία ἐστίν ἰερὰ καὶ θεραπεύεται πρὸς τῶν ἐχόντων τὸ μέγιστον ἐν ταῖς πόλεσι κράτος.

<sup>\*</sup> Suldas, Vo Xápov.

<sup>\*</sup> Eschyl, Suppliantes, 369 (357). Se știe ce strâneă legătură era la cei vechi între teatru și religie. O reprezentație teatrală era o ceremonie a cultului, și poetul tragic trebuia să celebreze, în general una din legendele stinte ale cetății. De aci pornește faptul că găsim în tragici atâtea vechi tradiții și chiar forme vechi de limbagiu.

\*\*Euripide, Oreste, 1594-1597.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nicolse din Damasc, in Fragm. hist grasc., vol. III, p. 394.

Homer și Virgiliu ne arată pe regi ocupați mereu cu ceremoniile sfinte. Știm prin Demostene că vechii regi Atici săvârșeau ei înșiși toate sacrificiile cari erau prescrise de religia cetății, iar Xenofon ne spune că regii Spartei erau șefii religiei lacedemoniene <sup>1</sup>. Lucumonii etrusci erau în acelaș timp magistrați, șefi militari și pontifi <sup>2</sup>.

Tot asemenea erau și regii Romei. Tradiția îi reprezintă ca preoți. Primul a fost Romulus, care era "instruit în știința augurală", și care fundă orașul după toate riturile religioase. Al doilea fu Numa; "el îndeplinea, spune Titu-Liviu, cea mai mare parte din funcțiunile sacerdotale; a prevăzut însă că succesorii săi, având de purtat multe răsboaie, nu vor putea să aibă întotdeauna grije de sacrificii; deaceia el institui flaminii, pentru a înlocui pe regi, când aceștia vor fi lipsă din Roma". Astfel, sacerdoțiul roman nu era decât un fel de emanare a regalității primitive 4.

Acești regi-preoți erau întronați cu un ceremonial religics. Noul rege, condus pe muntele Capitoliu, se așeza pe un jeț de piatră, cu fața către miază zi. În stânga sa stătea un augur cu capul acoperit de fășiile sfinte, ținând în mână bastonul augural. El trămer linii închipuite pe cer, pronunța o rugăciune și punând mâna pe capul regelui, ruga zeii să arate printr'un semn vizibil că acest șef le era plăcut. Apoi de îndată ce un fulger sau zborul unei păsări arăta asentimentul zeilor, noul rege își lua sarcina în posesie. Titu-Liviu descrie ceremonia aceasta cu prilejul instalării lui Numa; Denys

<sup>2</sup> Virgil, X, 175. Titu-Liviu, V, 1. Censorinus, 4.

Demostene, In Neogram, 74-81. Xenophon, Rosp. Lac., 13-14. Herodot, VI, 57. Aristot, Pol., III, 9, 2: Τὰ πρὸς τοὺς θεοὸ ἀποδέδοται βασιλεδοι

Cicero, De nat. Deor., III, 2; De rep., II, 10; De Divinat., I, 17; II, 38. A se vedea versurile lui Ennius, în Cic., De Div. I, 48. Cei vechi nu-l reprezentau pe Romulus în costum războinic, ci în costum de preot, cu bastonul augural și cu trabeca, lituo pulcher trabeaque Ouirinus, (Ovidiu, Fastes, VI, 375; Cf. Pliniu, Hist. nat., IX, 39, 136).

i Titu-Liviu, I, 20. Servius, ad Aen., IV, 268: Majorum haec erat consuctudo utrexeset etiam sacerdos et pontifex.

asigură că ea a avut loc pentru toți regii și apoi pentru consuli; el adaogă că mai era practicată și în timpul său. Un astfel de obiceiu își avea rațiunea sa de a fi: cum regele avea să fie șeful suprem al religiei și soarta cetății avea să depindă de rugăciunile și sacrificiile sale, aveau foarte multă dreptate să se asigure mai întâiu dacă acest rege era acceptat de zei.

Cei vechi nu ne spun nimic asupra felului în care erau puși în funcțiune regii Spartani; ne spun numai că și atunci se săvârșea o ceremonie religioasă <sup>2</sup>. Se știc însă, după unele vechi obiceiuri rămase până la sfârșitul istoriei spartane, că cetatea voia să fie sigură că regii săi erau plăcuți zeilor. În acest scop ei întrebru zeii, cerându-le un semn, "σημεῖον". Întă care era acel semn, după spusele lui Plutare: "La fiecare nouă ani, eforii, aleg o noapte foarte semină, dar fără lună și se așează în tăcere, cu ochii fixați către cer. Dacă văd o stea căzând, aceasta le arată că regii lor sunt vinovați de vreo greșală împotriva zeilor. Ii suspendă atunci din regalitate până ce un oracol venit din Delphi îi scapă de decădere" <sup>3</sup>.

# 2º Autoritatea politică a regelui.

După cum în familie autoritatea era inerentă sacerdoțiului și tatăl, cu titlul de șef al cultului casnic, era în acelaș timp judecător și stăpân, tot așa, marele preot al cetății a fost și șeful ei politic. Altarul. după expresia lui Aristot îi conferea demnitatea. Această confuzie a sacerdoțiului și a stăpânirii, nu are nimic care ar putea să ne surprindă. O găsim la origina tuturor societăților aproape, fie că, la începuturile popoarelor, religia e singura care poate obține ascultarea, fie că natura

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, I, 18. Denys, II, 6; IV, 80. — De act vine faptul că Plutare, rezumând un discurs al lui Tiberius Gracchus, il face să spună: ἢ γε βασιλεία ταῖς μιγίσταις ἱερουργίαις καθωσίωται πρὸς τὸ θεῖον. (Plut., Tiberius, 15).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thucydide, V, 16, in fine.

<sup>9</sup> Plutare, Agis. 11.

<sup>1</sup> Aristot, Pol., VI, 5, 11: ἀπό της χοινης ἐστίας ἔχοσσι τὴν Τιμήν.

noastra simte nevoia sa nu sc supună niciodată altei stă-

pâniri decât acelcia a unei idei morale.

Am spus cât de mult se amesteca în orice lucru religia cetăței. Omul se simțea în fiece moment că depinde de zeii săi si prin urmare de acest preot care este intermediarul între zei și el. Acest preot veghea și asupra focului sacru; cum spune Pindar, rugăciunile sale zilnice salvau în ficcare zi cetatea 1. El era acela care cunostea formulele rugăciunilor, cărora zeii nu le puteau rezista; în momentul luptei, el înjunghia victima și atrăgea astfel protectia zeilor asupra armatei. Era foarte natural ca un om înarmat cu o atare putere să fie acceptat si recunoscut ca sef. Din faptul că religia se amesteca în guvernare, justiție, răsboiu, a rezultat în mod necesar ca preotul să fie în acelaș timp magistrat, judecător și șef militar. "Regii Spartei, spune Aristot 2, au trei atributiuni: săvârsesc sacrificiile, comandă în timpul răsboaelor si împart justiția". Denfs din Halicarnas se exprima în aceiași termeni cu privire la regii Romei.

Regulile constitutive ale acestei monarchii au fost foarte simple, și m'a fost necesar să le căutăm mult timp; ele au decurs din regulile cultului. Fundatorul care a stabilit altarul sacru a fost, în mod natural și primul preot. Ereditatea, la origine, era regula constantă pentru transmiterea acestui cult; altarul, fie că era al unei familii ori al unei cetăți, religia preseria că grija întreținerii lui trecea întotdeauna din tată în fiu. Sacerdoțiul

a fost deci ereditar și puterea la fel 3.

O trăsătură bine cunoscută a vechii istorii a Greciei, dovedește în mod foarte clar că regalitatea a aparținut la origine omului care fundase altarul cetăței.

Se stie că populația coloniilor ionice nu se compunea din Atenieni, ci era un amestec de Pelasgi, Eolieni,

<sup>1</sup> Pindar, Nemecnele, XI, 1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot, Politica, III, 9.

Vorbim aci numai de prima vârsta a cetăților. Vom vedea mai departe că au venit timpuri când ereditatea înceta să fie regulă: la Roma regalitatea n'a fost niciodată ereditară; aceasta din cauză că Roma a fost fundată relativ recent și datează dintr'o epocă în care regalitatea era atacată și micsorată pretutindeni.

Abanți, Cadmeeni. Totuși altarele noilor cetăți au fost toate fundate de membrii familiei religioase Codrus. Rezultatul a fost că acesti coloniști, în loc să aibă sefi, oameni din rassa lor, Pelasgii un Pelasg, Abantii un Abant. Eolieni un Eolian, au dat toți regalitatea, în cele douăsprezece orașe ale lor, Codrizilor 1. Firește că aceste personagii nu-si câștigaseră cu forța autoritatea lor, căci erau aproape singurii Atenieni cari existau în acea numeroasă aglomerație. Dar cum ei erau aceia cari fundaseră altarele, lor le apartinea si dreptul să-le întrețină. Regalitatea le-a fost deci acordată fără nici o contestare și rămase ereditară în familia lor. Battos fundase Cyrene în Africa: Battiazii au fost mult timp în posesia demnității regale. Protis fundase Marsilia; Protiazii, din tată în fiu, au exercitat sacerdoțiul și au beneficiat de mari privilegii.

Deci nu forța a făcut pe șefi și pe regi în aceste vechi cetăți. N'ar fi adevărat dacă am spune că primul dintre regi a fost un soldat fericit. Autoritatea a decurs, după cum spune formal Aristot, din cultul focului sfânt. Religia făcu pe regele cetății după cum făcuse pe tată șeful familiei. Credința, indiscutabila și imperioasa credință, spunea că preotul, moștenitorul focului sacru, era depozitarul lucrurilor sfinte și păzitorul zeilor. Cum să poată ezita cineva și să nu asculte de un astfel de om? Un rege era un om sfânt: βασιλεῖς ἱερδὶ, spune Pindar. Cei vechi vedeau în el nu tocmai un zeu, ci "omul cel mai puternic, cel mai în stare să conjure voimța zeilor", omul fără ajutorul căruia nici o rugăciune nu era eficace, nici un sacrificiu nu era acceptat.

Această regalitate semi-religioasă și semi-politică s'a stabilit în toate orașele, dela înființarea lor, fără sforțări din partea regilor, fără rezistență din partea supușilor. Nu vedem la origina popoarelor vechi fluctuațiile și luptele cari marchează penibila naștere a societăților moderne. Se știe cât timp a trebuit, după căderea imperiului roman, pentru a găsi regulele unei societăți

2 Sofocle, Oedip-rege, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, I, 142-148. Pansantas, VII, 1-5.

regulate. Europa, secoli întregi, a văzut multe principii opuse disputându-si guvernarea popoarelor și popoarele refuzându-si uneori orice organizare socială. Un astfel de spectacol nu se vede nici în Grecia veche, nici în vechea Italie; istoria lor nu începe prin conflicte; revoluțiile au apărut numai la sfârșit. La aceste populații societatea s'a format încet și multă vreme, pe etape, trecând dela familie la trib și dela trib la cetate, dar fără sguduiri și fără lupte. Regalitatea s'a stabilit în mod cu totul natural, în familie mai întâi, în cetate mai târziu. N'a fost închipuită de ambitia cuiva: s'a născut dintr'o necesitate manifestă în ochii tuturor. Multe secole ea fu linistită. onorată, ascultată. Regii n'aveau nevoie de fortă materială; n'aveau nici armată, nici finanțe; susținută însă de credinte cari aveau putere asupra sufletului, autoritatea lor era sfântă și inviolabilă.

Mai târziu, o revoluție, de care vom vorbi în altă parte, răsturnă regalitatea în toate orașele. Căzând, ea nu lăsă nici o ură în sufletul oamenilor. Acest dispreț amestecat de ură, care se leagă de obiceiu de mărețiile detronate, n'o atinse niciodată. Oricât de decăzută era, respectul și dragostea oamenilor rămaseră legate de amintirea sa. În Grecia se văzu chiar un lucru care nuiprea comun în istorie, anume că în orașele în care familia regală nu se stinse, nu numai că ea nu fu expulzată, dar aceiași oameni cari o despuiaseră de putere, continuară, s'o cinstească. La Efes, la Marsilia, la Cyrene, familia regală, privată de putere, rămase înconjurată de respectul popoarelor și păstra chiar titlul și insignele regalității i.

Popoarele stabiliră regimul republican; dar numele de rege, departe de a deveni o injurie, rămase un titlu venerat. Se obicinuește să se spună că acest cuvânt era odios și desprețuit: ciudată greșeală! Romanii îl dădeau zeilor în rugăciunile lor. Dacă uzurpatorii nu îndrăzniră niciodată să ia acest titlu, aceasta se explică nu prin faptul

¹ Strabon, XIV, 1, 3: καὶ ἔτι νῶν οἱ ἐκ τοῦ γένους ᾿Ανδρόκλου ἀνομάζονται βασιλεῖς, ἔχοντές τιμας, προεδρίαν, ἐν ἄγωσι καὶ πορφύραν ἐπίσημον τοῦ βασιλικοῦ γένους σκίπωνα ἀντὶ σκήπτρου, καὶ τὰ ἐερὰ τῆς Δήμητρος. — Atheneu, XIII, 36, p. 576.

că era odios ci, mai degrabă pentrucă era sfânt. In Grecia, monarhia fu restabilită de nenumărate ori în orașe; dar nouii monarchi nu crezură vreodată că au dreptul să se numească regi și se mulțumiră să fie numiți tirani. Ceiace făcea diferența acestor două nume nu era mai mica sau mai marea cantitate de calități morale cari se găseau în suveran; nu se dădea numele de rege unui prinț bun și acel de tiran unuia rău; religia în special îi deosibea pe unul de altul. Regii primitivi îndeplinise funcțiunile de preoți și dobîndiseră autoritatea lor dela altar; tiranii epocii posterioare erau numai șefi politici și datorau puterea lor forței sau alegerii.

### CAPITOLOL X

## Magistratul

Confuziunea autorității politice și a sacerdoțiului în acelaș personagiu, n'a încetat odată cu regalitatea. Revoluția, care a stabilit regimul republican, n'a despărțit funcții al căror amestec părea foarte natural și era atunci legea fundamentală a societății umane. Magistratul care înlocui pe rege, fu ca și dânsul în acelaș timp preot și șef politic.

Uncori acest magistrat anual păstră titlul sfânt de

rege 3.

Alteori, numele de pritan, care i se păstră, indica principala sa funcție 4. În alte orașe romane, titlul de arhonte. La Theba de pildă, primul magistrat cra numit astfel; însă ceia ce ne spune Plutare despre accastă

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, III, 39: Nec nominis (regii) homines tum pertaesum esse, quippe quo Jovem appellari fas sit, quod sacris etiam ut soceenne retentum sit. — Sanctitas regum (Suetoniu, Julius, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cicero, De rep, I, 33: Cur enim regem appellem, Jovis Optimi nomine, hominem dominandi cupidum aut populo oppressso dominantem, non tyranum potius?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La Megara, la Samotracium. Titu-Liviu, XLV, 5. Boeckh, Corp. inscr. gr. No. 1052.

Pindar, Nemeenele, XI.

magistratură, ne arată că se deosebia puțin de funcția sacerdotală. Acest arhonte trebuia să poarte în timpul cât avea acest titlu o coroană pe cap 1, așa cum se cuvenea unui preot; religia îi interzicea să-și lase părul să crească și să poarte vreun object de fier asupra sa, prescriptii cari-l fac întrucâtva asemănător flaminiilor ro-. mani. Orașul Plațeea avea deasemeni arhontele său și religia acestei cetăți poruncea ca în tot cursul magistraturei sale să fie îmbrăcat în alb ", culoarea sfântă.

Arhontii atenieni, în ziua când primiau această sarcină, se urcau pe acropole, încununați cu mirt și aduceau un sacrificiu divinității poliade 3. Deasemeni era obiceiul ca în exercițiul funcțiunii lor să poarte pe cap o coroană de frunze <sup>4</sup>. E sigur că coroana, care cu timpul a devenit si a rămas emblema puterii, nu era pe atunci decât o emblemă religioasă, un semm exterior, care întovărășea rugăciunea și sacrificiul . Printre cei nouă arhenti, acel care era numit Rege era mai ales seful religiei; fiecare dintre colegii săi însă aveau și o funcție sacerdotală de îndeplinit; aduceau și ei umele sacrificii zeilor <sup>6</sup>.

Grecii desemnau magistrații printr'o expresie specială; spuneau οι ἐν τέλει, adică acei ce vor săvârși sacrifi-ciile . expresie veche, care arată ideia pe care și-o făceau la început despre magistrat. Pindar spune despre

<sup>1</sup> Plutare, Quest. rom., 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutare, Aristide, 21.

<sup>3</sup> Thucydide, VIII, 70. Apollodor, Fragm. 21 (col. Didot, vol. I, p. 432).

Demostene, in Midiam, 33. Eschin, in Timarch., 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Se mai purta coroană pe cap la coruri și procesiuni: Plutare, Nicias, 3; Phocion, 37; Cicero in Verr. IV, 50.
<sup>6</sup> Pollux, VIII, cap. IX, No. 89 și 90: Lysias, de Ev prob., 6-8; Demosth, In Neaeram, 74-79; Lycurg, col. Didot, vol. II, p. 362; Lysias, in Andoc., 4.

Expresia of to that sau tà they e tot asa de bine intrebuințată pentru a desemna magistrații Spartei ca și ai Atenei. Thucydide, I, 58; II, 10; III, 36; IV, 65; VI, 88; Xenofon, Agesilaus, I, 36; Hellen., VI, 4, 1. A se compara Herodot, 133, III, 18; Eschyle, Pers., 204; Agam., 1202; Euripide, Track., 238.

aceste personagii că prin ofrandele ce aduc focului sacru asigură mântuirea cetății.

La Roma, prima acțiune a unui consul era săvârșirea unui sacrificiu în for. Victimele erau aduse pe piața publică; când pontiful le declara demne de a fi oferite, consulul le înjunghia cu mâna sa, în timp ce un crainic poruncea mulțimii tăcere religioasă și un cântăreț din flaut cânta melodia sacră. Câteva zile mai târziu consulul mergea la Lavinium, de unde porniseră penații romani, și aducea încă un sacrificiu.

Dacă cercetăm cu mai multă atenție caracterul magistratului la cei vechi, vedem cât de puțin se aseamănă cu șefii de Stat din societățile moderne. Sacerdoțiu, justiție și comandament se confundau în persoana sa. El reprezenta cetatea, care este o asociație tot atât religioasă cât și politică. El are în mâinile sale auspiciile, riturile, rugăciunea, protecția zeilor. Un consul e ceva mai mult decât un om; e intermediarul dintre om și divinitate. De soarta sa e legată soarta publică; este ca și geniul tutelar al cetății. Moartea unui consul e funestă republicei<sup>2</sup>. Când consulul Claudius Neron își părăsește armata pentru a sări într'ajutorul colegului său, Titu-Liviu ne arată cât de alarmată e Roma de soarta acelei armate; căci lipsită de șeful ei, armata e lipsită și de protecția cerească; odată cu consulul au plecat și auspiciile, adică religia și zeii<sup>2</sup>.

Celelalte magistraturi romane, cari au fost desprinse rând pe rând din consulat, au reunit ca și dânsul atribuții sacerdotale și politice. La anumite zile se putea vedea censorul, cu o coroană pe cap, săvârșind un sacrificiu în numele cetăței și lovind cu propria sa mână victima. Pretorii, edilii curuli, prezidau serbările religioase 4. Orice magistrat avea de îndeplinit și oarecare

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cicero, De lege agr., II, 34. Titu-Liviu, XXI, 63; IX, 8; XLI; 10. Macrob, Saturn, III, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu, XXVII, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Titu Liviu, XXVII, 44: castra relicta sine imperio, sine auspicio.

<sup>4</sup> Varron, L. L., VI, 54. Athénée, XIV, 79.

acte religioase; căci în concepția celor vechi orice autoritate trebuia să-și aibă și laturea sa religioasă. Singuri tribunii plebei nu aveau de savârșit nici un sacrificiu; de aceia ei nici mu erau socotiți printre adevărații magistrați. Vom vedea mai departe că autoritatea lor cra de natură cu totul exceptională.

Caracterul sacerdotal care se leagă de persoana magistratului se vede în deosebi din felul în care el era ales. Pentru cei vechi nu erau suficiente sufragiile oamenilor pentru a alege pe cineva șef al cetăței. Atât timp cât a durat regalitatea primitivă, a părut foarte natural ca acest sef să fie desemnat prin naștere, în virtutea legii religioase, care prescria că fiul succede tatălui în demnitatea sacerdotală; nașterea părea că arată în deajuns voința zeilor. Când revoluțiile au suprimat peste tot această regalitate, se pare că oamenii au căutat, pentru a înlocui nașterea, un fel de alegere, care să fie pe placul zeilor. Atenienii, ca multe alte popoare grecești, n'au văzut alt mijloc mai bun decât tragerea la sorți. Nu trebue însă să ne facem o idee falșă despre acest procedeu, din care s'a facut un cap de acuzare împotriva democrației atenione; pentru aceasta trebue însă să pătrundem în gândirea celor vechi. Pentru ei sorții nu erau o întâmplare, ci erau revelația voinței divine. După cum în temple so recurgea la acest sistem pentru a putea pătrunde secretele celor de sus, tot astfel și cetatea recurgea pentru alegerea magistratului său. Ei erau convinși că zeii îl alegeau pe cel mai bun, facând să iasă numele său din urnă. Platon exprima gândirea celor vechi atunci când spunea: "Omul pe care l-au desemnat sorții, noi spunem că este plăcut divinității și noi găsim foarte just ca el să comande. Pentru toate magistraturile care vin în atingere cu lucrurile sfinte, lăsând divinității alegerea acelora care-i sunt agreabili, moi ne lăsăm la buna voe a sortilor". Astfel cetatea credea că primeste magistrații din partea zeilor 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Platon, Legi, III, p. 690, VI, p. 759. Istoricii moderni au fost de părore că tragerea la sorți erà o invenție a democrației ateniene, și că a trebuit să sie timpuri când arhonții erau aleși de către

In fond, desi sub aparențe diferite, lucrurile se petreceau la fel și la Roma. Alegerea consulului nu putea aparține camenilor. Voința sau capriciul poporului nu erau potrivite pentru a crea în mod legitim un magistrat. Iată în ce fel era ales consulul. Un magistrat care funcționa mai demult, adică un om care se află în posesia caracterului sacru al auspiciilor, indică printre zilcle faste pe aceia în care trebuia să fie ales consulul. In timpul nopței care preceda ziua alegerii, el veghea tot timpul afară, cu ochii pe cer, observând semnele pe cari le trimeteau zeii, în timp ce pronunța în gând numele câtorva candidați la magistratură. Dacă prevestirile erau favorabile, aceasta însemna că zeii apreciau pe acești candidați. A doua zi, poporul se întrunea pe câmpul lui Marte; acelaș personagiu care consultase zeii prezida adunarea. El spunea cu voce tare numele can-

χειροτονία. Aceasta e însă o pură ipoteză pe care nu o sprijină nici un text. Textele dimpotrivă arată tragerea la sorți, κλήρος τω κναμω λαγείν, ca foarte veche. Plutare, care scrià viata lui Pericle dună istorici contimporani ca Stesimbrot, spune ca Pericle n'a fost nici odată arhonte, căci această demnitate era trasă la sorți din timpurile cele mai vechi, èx makaiou (Plut., Pericles 9). Demetrius din Phalera, care a scris lucrări asupra legislației Atonei, și în particular asupra arhontatului, spunea formal că Aristide a fost arhonte tot pe calea tragerii la sorți (Demetrius, citat de Plutarc, Aristide, 1). E adevarat că Idomeneu din Lampsac, scriitor posterior, spuneă că Aristide fusese ridicat la această demnitate prin alegerea concetățenilor săi; Plutare însă, care raportează această părere (ibidem) ndaogă că dacă ea este exactă, trebue să înțelegem că Atenienii au făcut o exceptie in favoarea meritului eminent a lui Aristide. Herodot, VI, 109, arată clar că în timpul luptei dela Marathon. cei nouă arbonți printre cari și Polemarcul, au fost numiți pe calea tragerii la sorți. Demostene, In Leptinem, 90, citează o lege din care rezultă că încă din timpul lui Solon sortii desemnau pe arhonti. În fine Pausanias, IV, 5, spune că arhontatul anual cu tragere la sorți a succedat imediat arhontatului decenal, adică în 683. E adevărat că Solon a fost ales pentru a fi arhonte, ἡρέθη ἄρχων; Aristide poate a fost deasemenea; nici un text nu spune însă că ar fi existat vreodată regula elecțiunii. Tragerea la sorți pare a fi fost tot atât de veche ca și arhontatul însă;i; cel puțin trebue să socotim astfel în lipsă de texte contrarii. De sltfel acesta nu erà un procedeu democratic. Demetrius din Phalera spune că în timpul lui Aristide nu se trăgeà la sorți decât dintre familiile cele mai bogate, îx τῶν γένων των τὰ μέγιστα τιμήματα εχόντων. Inninten de Solon, nu se

didaților asupra cărora consultase auspiciile; dacă printre acei care ceruseră consulatul se afla vreunul pentru care auspiciile nu fuseseră favorabile, el îi omitea numele. Poporul nu vota decât numele care erau pronunțate de acest președinte. Dacă prezidentul nu numea decât doi camilidați, poporul îi vota pe amândoi, căci nu se putea altfel; dacă mumea trei, poporul alegea dintre dânșii. Niciodată nu avea voie adunarea să dea sufragiile sale altor persoane, decât acelet pe care le desemnase prezidentul; căci numai pentru aceia fuseseră auspiciile favorabile și era asigurat și asentimentul zeilor.

Acest fel de alegere, care fu scrupulos urmat în primele secole ale republicei, explică câteva trăsături caracteristice ale istoriei romane și cari ne suprind. Ve-

trăgeà la sorți decât dintre Eupatrizi. Chiar în timpul lui Lysias și Demostene nu erau puse în urnă numele tuturor cetățenilor. (Lysias, Dc invalido, 13; în Andocidem, 4; Isocrate, π. ἀντιδόσεως, 150). Nu se cunose bine regulile acestei trageri la sorți, care era incredințată de alifel thesmoteților în exercițiul funcțiunei; tot ceia ce se poate afirma, e faptul că în nici o epocă textele nu semnalează practica χειροτονία pentru cei nonă arhonți. — E demn de observat că, atunci cân i democrația a luat conducerea, a creat strategii și le-a dat întreaga autoritate: pentru acești șefi ea nu s'a gândit să practice tragerea la sorți și a preferat să-i aleagă prin sufragii. Astfel că pentru magistraturile care datau din epoca aristocratică mai domină tragerea la sorți și alegerea pentru acele care erau din epoca democratică.

¹ Valeriu-Maxim, I, 1, 3. Plutare, Marcellus, 5. Titu-Liviu, IV, 7.
² Aceste reguli ale vechiului drept public roman, cari au exzut în desuetudine în ultimile secole ale republicei, sunt atestate de numeroase texte. Denys, IV, 84, arată limpede că poporul nu votă decât numele produce de prezident: Ὁ Λουκοείος ἄνδρας αἰρείτα: δύο, Βροῦτον καὶ Κολλάτινον, καὶ ὁ δημος καλούμενος κατὰ λόχους ἐπέκρωσε τοῖς ἀνδράς τὴν ἀρχήν. Dacă câteva centurii votau pentru alte nume, prezidentul putea să nu ție cont de aceste sufragii: Titu-Liviu, III, 21: consules edicent ne quis L. Quinctium consulem faceret; si quis fecisset, se id suffragium non observaturos. Titu-Liviu, VII, 22: consules . . . rationem ejus se habituros negubant. Acest ultim fapt datează din anul 352 înaintea I. C. şi povestirea lui T.-Liviu arată dreptul prezidentului cu totul nesocotit de către popor de astă dată. Acest drept care fu de aci înainte literă moartă, n'a fost totuși legalmente desființat și cu timpul

dem, de pildă, adeseori că deși poporul, aproape în unanimitate vrea să facă consulii pe două persoane, cu toate acestea nu-i este posibil; aceasta din cauză că președintele nu cercetase auspiciile în privința acestor doi, ori poate auspiciile nu au fost favorabile. Diapotrivă vedem alteori poporul alegând consuli pe două persoane pe care le detestă ; aceasta din cauză că președintele nu a pronunțat decât aceste două nume. Ei au trebuit să fie votați; căci votul nu se exprimă prin da ori prin nu; fiecare sufragiu trebuie să poarte două nume proprii. fără să fie posibil să scrie altele decât acele care fuseseră indicate. Poporul căruia i se recomandă candidați pe care nu-i poate suferi, poate să-și manifeste supărarea, retrăgându-se fără să voteze; vor rămâne totuși în incintă destulc persoane pentru a putea simula un vot 2.

Vedem de aci care era puterea președintelui comițiilor, și nu trebuie să ne mai mire expresia consacrată, creat consulcs, care nu se aplica poporului, ci președintelui comițiilor. De el se putea spune mai degrabă decât de popor: el crează consulii; căci el era acela care destăinuia voința zeilor. Dacă nu era el de fapt acela care făcea consuli, cel putin el era acela prin care zeii îi făceau. Puterea poporului nu mergea decât până la a ra-

mai mulți consuli s'au raportat la dânsul. Aulu-Gellu, VI, 9. Fulvium pro tribu aedilem curule reunutiaverunt; at aedilis qui camitin habebat negat accipere; aci prezidentul, care e un simplu edil, refuză să primească si să numere sufragille. Ajurea consulul Porcius declară că nu va accepta pe cutare candidat, non accipere nomen eius (Titu-L. XXXIX. 39). Valeriu-Maxim, III, 8, 3, povesteste că la deschiderea comițiilor presidentul C. Pison fu întrebat dacă, în cazul când sufragiile poporului s'ar adresa lui Lollius Palicanus, dânsul l-ar proclama ales; Pison răspunde că el nu-l va proclama. non reunutiabo: și atunci adunarea dă sufragiile sale unui alt candidat. Vedem in Velleius, II, 92, pe un president al comițiilor nedând voie unui candidat să se prezinte, profiteri votuit, și cum acesta persistă, dânsul declară că chiar dacă ar fi ales de sufragille poporului intreg, tot nu va recunoaste votul. Or, proclamarea presidentului, renuntiatio, erà indispensabilà si fara dansa alegerea nu putea să aibă loc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu Liviu, II, 42; II, 43. Denys. VIII, 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vedem doux exemple în Denys, VIII, 9', și Titu-Liviu, II, 64

tifica alegerea, și cel mult a alege între trei sau patru nume, dacă auspiciile se arătaseră la fel de favorabile pentru trei sau patru candidati.

Este afară de orice îndoială că acest fel de a proceda era foarte avantagios aristocrației romane; s'ar înșela însă acela care ar vedea aci o înșelătorie inventată de dânsa. O astfel de înșelăciune nu se putea concepe în secolele în care această religie era puternică încă. Politicește, ea era inutilă în primele timpuri, căci patricienii aveau atunci majoritatea în sufragii. Ea s'ar fi putut întoarce împotriva lor chiar investind um singur on cu o putere nemărginită. Singura explicație ce s'ar putea da în privința acestor obiceiuri sau mai degrabă rituri ale alegerii, e faptul că toată lumea credea în mod sincer, că alegerea magistratului nu aparținea poporului, ci zeilor. Omul care trebuia să dispună de religia și de soarta cetăței trebuie să fie revelat de vocea divină.

Prima regulă pentru alegerea unui magistrat era aceia pe care o da Cicero: "să fie numit după rituri". Dacă câteva luni după alegere cineva venea să spună Senatului că a fost neglijat vre un rit sau rău îndeplinit, Senatul ordona consulilor să abdice și ei ascultau. Exemplele sunt foarte numeroase; și dacă pentru doi sau trei dintre dânșii, putem crede că Senatul a fost foarte multumit să scape de un consul fie neândemânatec, fie însuflețit de gânduri rele, de cele mai multe ori dimpotrivă, nu i se poate imputa decât un scrupul religios.

E adevărat că atunci când sorții la Atena sau auspiciile la Roma au desemnat pe archonte sau consul, se făcea un fel de încercare prin care se examinau meritele noului ales <sup>2</sup>. Aceasta ne va arăta ceia ce dorea cetatea să găsească la magistratul său: ea nu căuta omul

i Cicero, De legibus, III, 3; Auspicia patrum sunto, oltique ex se produnto qui comitiatu creare consules rite possint. Se stie că în De legib., Cicero nu face decât să reproducă și să explice legile Romei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Δοχιμασία sau ἀνάχρισις ἀρχόντων. Deosebitele chestiuni ce erau puse la acest examon se găsesc enumerate în Dinarc, Aristogitonem, 17-18 și în Pollux, VIII, 85-86. Cf. Lycurg fragm. 24 și Harpocration, V<sup>0</sup> ἔρχειος.

cel mai curagios în răsboiu, cel mai îndemânatec sau cel mai drept în timp de pace, ci pe cel mai iubit de zei. De fapt senatul atenian întreba pe noul ales dacă poseda vre un zeu casnic<sup>1</sup>, dacă făcea parte din vre o fratrie, dacă avea un mormânt al familiei și dacă-și îndeplinea toate datoriile față de morți?. De ce aceste chestiuni? pentrucă acela care n-avea vre un cult familial nu pulea să ia parte la cultul național și nici nu era apt să facă sacrificii în numele cetății. Acela care neglija cultul mortilor săi era expus mâniei lor și urmărit de dușmani nevăzuti. Cetatea ar fi fost foarte temerară dacă și-ar fi încredintat soarta unui asemenea om. Trebuia ca noul magistrat să fie, după expresia lui Platon, dintr'o familie pură 3. Căci, dacă vre-unul din strămosi ar fi comis vreodată unul din actele care pângăresc religia, altarul focului rămânea pe veci pătat și descendenții erau urâți de zei. Acestea erau principalele întrebări ce se puneau aceluia care avea să devină magistiat. Se pare că nimeni mu se ccupa nici de caracterul, nici de inteligenta sa. Ei tineau mai ales să se asigure că el era în stare să îndeplinească funcțiunile sacerdotalo si că religia cetății nu va fi compromisă în mâinile lui.

Acest fel de examen pare că cra întrebuințat și la Roma. E adevărat că nu avem nici o indicație asupra chestiunilor cărora trebuia să răspundă consulul; știm însă că acest examen era făcut de către pontifi și ne putem foarte ușor închipui că nu se referea decât la aptitudinile religioase ale magistratului.

<sup>1</sup> Εὶ φράτορες εἰσίν αὐτῷ καὶ βωμοί Διὸς έρκείστ καὶ ᾿Απόλλωνος πατρώσε (Dinare, in Harpocration). Şi ᾿Απόλλων ἐστὶν αὐτοῖς πατρῷσς καὶ Ζεὺς ἔρκιος (Pollux, VIII 85).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> El ηρια πατρῶα ἐστὶ (Dinarc, in Aristog., 17-18). Arhontele mai erà intrebat și dacă a făcut toate campaniile la care fusese chemat și dacă-și plătise toate impozitele.

<sup>\*</sup> Platon, Legile, VI, p. 759: ως δτι μάλιστα εκ των καθαρευσσων οἰκήσεων. — Pentru aceleaşi raţiuni se îndepărta dela archontat orice persoană infirmă sau diformă. (Lysias, De invalido, 13). Căci un cusur fizic, semn al relei voințe divine, făcea pe un om nedema de a îndeplini vreun sacerdoţiu şi prin urmare de a evercita vreo magistratură.

<sup>4</sup> Denys, II, 93: οἱ ποντίφικες.... τὰς ὰρχὰς ἀπάσας ἐξετάζουσι

LEGEA 217

### CAPITOLUL XI

## Legea

La Greci și la Romani, ca și la Indieni, legea a fost mai întâiu o parte a religiei. Vechile coduri ale cetăților erau un ansamblu de rituri, de pescripții liturgice, de rugăciuni și în acelaș timp și de dispoziții legislative.

Regulile dreptului de poprietate și ale dreptului de succesiune eran împrăștiate printre regulile relative la

sacrificii, la înmormântare și la cultul morților.

Ceia ce ne-a mai rămas din cele mai vechi legi ale Romei, care erau numite legi regale, se aplica tot atât de des la cult cât și la raporturile vieței civile. Una din ele interzicea semeiei păcătoase să se apropie de altar; o alta interzicea servitul unor oarecari bucate la prânzurile sacre, o a treia spunca ce ceremonie trebuie să facă un general victorios când se întorce în oraș. Codul ce lor douăsprezeze Table, deși mai recent, conținea încă prescripții minuțioase asupra riturilor religioase ale înmormântării. Opera lui Solon era totdeodată un cod, o constituție și un ritual; aci erau reglementate ordinea sacrificiilor și prețul victimelor, ca și riturile ceremoniei nupțiale și cultul morților.

Cicero, în tratatul său despre Legi, schițează planul unei legislațiuni, care nu este complect imaginară. În ceeace privește fondul și forma codului său, imită pc vechii legiuitori. Îată primele legi pe care le formulează: "Nu vă apropiați de zei decât cu mânile curate; — întrețineți Templele părinților voștri și locuința Larilor casnici; preoții să nu întrebuințeze la prâmzurile sfinte decât mâncările prescrise; — dați zeilor Mani cultul datorit". Bine înțeles, filozoful roman se preocupă foarte puțin de această veche religie a Larilor și Manilor, schi-

Nu mai e nevoie să spunem că în ultimele secole ale republicei, acest examen, presupunând că se mai țineă, nu mai erà decât o simplă formalitate.

țează un cod după imaginea codurilor antice, și se credea obligat să insereze și regulile privitoare la cult.

La Roma era un adevăr recunoscut, că nu putea fi cineva un bun pontifice dacă nu cunostea dreptul¹, si invers, nu puteai să cunosti dreptul dacă nu cunosteai regulile religioase. Multă vreme numai jurisconsultii au fost pontifici. Cum nu era aproape nici un act al vietii care să nu fi avut vreun raport cu religia, rezultă de aci că aproape totul era supus hotărîrilor acestor preoti. și că ei erau singurii judecători competenți într'un număr nemărginit de procese. Toate contestațiile relative la căsătorie, la divort, la drepturile civile si religioase ale copillor, erau aduse în fata tribunalului lor. Ei erau judecătorii incestului și ai celibatului. Cum adoptiunea era în legătură cu religia, ea nu se putea face decât cu asentimentul pontifului. A face un testament, însemna să rupi ordinea pe care o stabilise religia în privința succesiunei bunurilor și a transmisiunei cultului; deaceia testamentul, la origine, trebuia să fie autorizat de pontif. Cum hotarele oricărei proprietăți erau hotărîte de religie, de îndată ce doi vecini erau în litigiu, ei trebuiau să pledeze în fața pontifului sau în fața preoților, care erau numiți frați arvali \*. Iată pentruce aceiași oameni erau pontifi și jurisconsulți; drept și religie nu formau decât o singură institutie 3.

La Atena, primul arhonte și regele aveau aproape aceleași atribuții judiciare ca și pontiful roman. Aceasta pentrucă arhontele avea misiunea să vegheze la perpetuarea cultului casnic 4, și regele, asemănător în totul

¹ Civero, De legibus. II, 19. Pontificem neminem bonum esse nisi qui jus civile cognoscit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cicero, De legibus, II, 9, 19, 20, 21; De aruspic. resp. 7; Prodomo, 12, 14. Denys, II, 73. Tacit, Annalele, I, 10; Hist., I, 15. Dion Cassius, XLVIII, 44. Pliniu, Hist. nat. XVIII, 2. Aulu-Gelle, V, 19; XV, 27. Pomponius, în Digeste, De origine juris.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> De a ci se trage această veche definiție pe care jurisconsulții au păstrat-o până la Justinian: Jurisprudentia est rerum divinarum atque humanarum notitia.

Ison, de Apollop, hereo, 30,

pontifului roman, avea conducerea supremă a religiei cetății. Astfel el, cel dintăi, judeca toate desbaterile care se refereau la dreptul de familie și al doilea, toate de-

lictele care atingeau religia 1.

Felul de creare al legilor antice ne apare foarte clar. Ele n'au fost inventate de un singur om. Solon, Lycurg, Minos. Numa au putut sá transpuie în scris legile cetătei lor, ei însă nu le-au făcut. Dacă înțelegem prin legiuitor un om care creiază un cod prin puterea geniului său și care îl impune celorlalți oameni, legiuitori de acest fel n'a existat niciodată la cei vechi. Legea antică n'a luat naștere nici dim voturile poporului. Gândul că un număr de voturi ar putea face o lege n'a apărut decât foarte târziu în cetăți, și mumai după ce fusescră transformate prin două revoluții. Până atunci legile se prezentau numai ca ceva antic, venerabil și de ne-schimbat. Tot atât de vechi ca și cetatea, fondatorul le-a așezat, în acelaș timp când a pus și piatra fundamentală a altarului, moresque viris et moenia ponit. Le-a instituit în acelas timp cu religia. Nu putea totuși spune că le-a imaginat singur. Cine este atunci adevăratul autor? Când am vorbit mai sus despre organizarea familiei și despre legile grece sau romane care reglementau proprietatea, succesiunea, testamentul, adopți-umea, am observat cât de exact corespundeau aceste legi cu credințele vechilor generații. Dacă punem aceste legi în prezența echității naturale, le găsim adeseori în contradicție cu dânse și pare foarte clar că ele n'au fost concepute în respectul noțiunei dreptului absolut și al sentimentului de dreptate. Insă dacă privim aceleași legi din punctul de vedere al cultului morților și al foeului sacru, și dacă le comparăm cu diversele prescripții ale acestei religii primitive, vom recunoaște că sunt într'un acord perfect cu toate acestea. Omul n'a fost nevoit să-și cerceteze conștiința și să

Omul n'a fost nevoit să-și cerceteze conștiința și să spună: acest lucru e just, acesta nu este. Nu astfel s'a născut dreptul antic. Omul credea că focul sfânt, în vir-

<sup>1</sup> Pollux, VIII, 90 Andocide, de Mysteriis, 111.

tutea legii religioase, trecea dela tată la fiu; și de aci a rezultat că locuința a fost socotită un bun ereditar. Persoana care-și îngropase pe tatăl său în propriul său ogor, credea că spiritul mortului a luat pe vecie în posesie acest câmp și pretindea posterității sale un cult perpetuu; a rezultat de aci că ogorul, domeniul mortului și locul de sacrificii, a devenit proprietatea inalienabilă a unei familii. Religia spunea: fiul continuă cultul, nu fica; și legea a spus și dânsa, fiul moștenește și nu fiica; nepotul moștenește în linie bărbătească, nu nepotul în linie femeiască. Iată cum s'a făcut legea. A apărut dela sine, fără să se fi străduit cineva prea mult s'o dute. Era consecința direcță și necesară a credinței; era religia însăși, aplicându-se relațiilor dintre oameni.

Cei vechi spuneau că legile lor le erau venite dela zei. Cretanii le atribuiau pe ale lor nu lui Minos, ci lui Jupiter; Lacedemoniemii credeau că legiuitorul lor nu era Lycurg ci Apollon. Romanii spuneau că Numa scrisese sub dictarea uneia dintre zeitățile cele mai puternice ale Italiei antice, zeița Egeria. Etruscii își primiseră legile lor dela zeul Tage. Ceva adevărat este în toate aceste tradiții. Adevăratul legiuitor la cei vechi n'a fost omul, ci credința religioasă pe care fiecare o purta într'însul.

Legile au rămas mult timp un lucru sfânt. Chiar în epoca când s'a admis că voința unui om sau sufragiile unui popor puteau face o lege, totuși mai era încă nevoe ca religia să fie consultată și să fie și ea de aceiași părere. La Roma se credea că unanimitatea sufragiilor nu era suficientă pentru ca să poută decreta o lege: mai era încă nevoe ca hotărirea poporului să fie aprobată de pontif și ca augurii să ateste că zeii erau favorabili legii propuse 1.

Denys, IX, 41: Τὰς φρατριαρχικὰς ψηφηφορίας ἔδει, προδουλευσαμένης τῆς βουλῆς, και τοῦ πλήθους κατὰ φατρίας τὰς ψήφους ἐπενέγκαντος καὶ μετ' ἀμφότερα ταῦτα τῶν παρὰ τοῦ Δαιμονίου σημείων καὶ οἰωνῶν μηδὲν ἐναντιωθέντων, τότε κυρίας εἰναι. Αceastă regulă prea riguros observată în primul secol al republicei, dispăru mai târziu sau fn eludată.

Intr'o zi când tribunii plebei au voit să facă o lege adoptată de o adunare a triburilor, un patrician le-a spus: "Ce drept aveți voi să faceți o lege nouă sau să vă atingeți de legile existente? Voi care nu aveți auspiciile, care în adunările voastre nu săvârșiți acte religioase, ce aveți voi comun cu religia și cu toate lucrurile sfinte, printre care trebuia să numărăm și legea? 1.

Astfel ne putem da foarte uşor seama de respectul şi de credinţa pe care cei vechi au păstrat-o foarte mult timp pentru legile lor. Ei nu vedeau în ele o operă omenerscă. Ele aveau o origine sfântă. Nu-i un cuvânt fără sens când Platon spune că dacă te supui legilor te supui zeilor. El nu face decât să exprime concepția greacă atunci când în Criton ni-l arrtă pe Socrate dându-şi vieaţa pentrucă legile i-o cereau. Inaintea lui Socrate se scrisce pe stânca dela Termopile: "Trecătorule, du-te şi spune Spartei că am murit aci pentru a ne supune legilor ei". Legea la cei vechi a fost întoideauna sfântă. În timpul regalității ea era regina zeilor, în timpul republicilor a fost regina poporului. A nu i se supune era un sacrilegiu.

In principiu, legea era imuabilă, căci era divină. Trebuie să observăm că niciodată legile nu erau abrogate. Se putea foarte bine face altele noui; cele vechi subsistau însă oricâtă contrazicere ar fi fost între ele. Codul lui Dracon nu a fost abrogat de către acela al lui Solon și nici legile regale de către cele douăsprezece Table. Piatra pe care se afla săpată o lege era inviolabilă;

<sup>1</sup> Denys. X, 4: Τίνος δμίν μέτεστι τῶν ἱερῶν, ὧν τ̄ν τ: καὶ νόμος ἡν. Cf. Titu-Liviu, III, 41: nec plebem nec tribunos legem ferre posse.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andocide. De mysteriis, 82: Εδοξε τῷ δήμῳ, Τισάμενος εἶπε, πολιτεύεοθαι 'Αθηναίους κατὰ τὰ πάτρια, νόμοις δὲ χρήσθαι τοῦ Σόλωνος, χρήσθαι δὲ καὶ τοῖς Δράκοντας θέσμοις, οίςπερ ἐχρώμεθα, ἐν τῷ πρόσθεν χρόνῳ. Cf. Démosthène, in Evergum, 71, in Leptinem, 158. Pollux, IX, 61. Aulu-Gelle, XI, 18: Draconis leges, quoniam videbantur acerbiores, non decreto juesoque, sed tacito illiteratoque Atheniensium consens obliteratue sunt.

cel mult cei mai puțin scrupuloși își permiteau să o întoarcă. Acest principiu a fost cauza principală a marei confuzii pe care o putem observa în dreptul antic. Legi cu totul opuse și din epoci diferite se găseau reunite,

și toate trebuiau să fie respectate.

Vedem într'un discurs al lui Iscu doi oameni certându-se pe o moștenire; fiecare dimtre ei are o lege în favoarea sa. Ambele legi sunt cu totul contrarii, la fel de sfinte însă. Astfel codul lui Manu păstrează vechea lege care stabilește dreptul de primogenitură, și înscrie o alta alături de aceasta, care prescrie împărțeala egală între frați.

Legea antică nu are niciodată considerente. Și dece ar avea? Ea nu este ținută să dea relații. Există pentrucă zeii au făcut-o. Ea nu se discută, ci se impune; este o operă de autoritate; oamenii i se supun pentrucă au credintă într'însa.

Timp de multe generații, legile nu erau scrise; se transmiteau din tată în fiu, odată cu credința și formulele de rugăciune. Ele erau o tradiție sfântă care se

perpetua în jurul altarului familiei sau a cetății.

In ziua în care ele au început să fie scrise, au fost consemnate în cărțile sfinte, în rituale, în mijlocul rugăciunilor și al ceremoniilor. Varron citează o lege antică a orașului Tusculum și adaugă că a citit-o în cărțile sfinte ale acestui oraș <sup>1</sup>. Denys din Halicarnas, care consultase documente originale, spune că la Roma, înainte de epoca Decemvirilor, puținul care era în materie de legi scrise so găsea tot în cărțile sfinte <sup>2</sup>. Mai târziu legea ese din ritualuri; o găsim scrisă deosebit; se continuă însă obiceiul ținerii în templu și preoții o păzesc ca și mai înainte.

Scrise sau nu, aceste legi erau întotdeauna formulate în hotărîri foarte scurte, care se pot compara, în privința formei, cu versetele cărții lui Moise, sau cu capitalele cărții lui Manu. Este chiar bănuiala că textul legii

<sup>1</sup> Varron, De ling. lat. VI, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys, X, 1: εν ίεραζς βίδλοις απυκείμενο

era ritmat <sup>1</sup>. Aristot spune că înainte de timpul legilor scrise, ele erau cântate <sup>2</sup>. Au rămas amintiri în limbă, Romanii numeau legile Carmina <sup>3</sup>, versuri. Grecii le spuneau νόμοι, cânturi <sup>4</sup>.

Aceste versuri antice erau texte neschimbate. Dacă le schimba o literă, se deplasa un cuvânt, sau se altera ritmul, ar fi însemnat să distrugi legea însăși, distrugând forma sfântă sub care ea se arătase oamenilor. Legea era ca și rugăciunea, care nu era agreabilă divinității, decât cu condiția să fie recitată cu exactitate; devenea nerespectuoasă dacă s'ar fi schimbat un singur cuvânt. In dreptul primitiv exteriorul este totul; nu trebuie să căutăm sensul sau spiritul unei legi. Legea nu valorează prin principiul moral pe care-l are, ci prin cuvintele pe care le conține formula sa. Intreaga sa putere stă în cuvintele sfinte care o compun.

La cei vechi și mai ales la Roma, ideia de drept era inseparabilă de întrebuințarea unor oarecari cuvinte sacramentale. Dacă era vorba, de exemplu, de o obligație care se contracta, unul trebuia să spună Dari spondes? și cellalt trebuia să răspundă: spondeo. Dacă nu se pronuțau aceste cuvinte contractul era inexitent. În zadar creditorul venea să ceară plata datoriei. Debitorul nu datora nimic. Căci ceeace obliga pe cineva în acest drept antic, nu era conștiința și nici sentimentul dreptății, ci era formula sfântă. Această formulă, pronunțată între două persoane, stabilea între ele o legătură de drept. Acolo unde formula nu exista, nu exista nici dreptul.

Formele bizare ale anticei proceduri romane nu ne vor mai surprinde dacă ne gândim că dreptul antic era o religie, legea un text sacru, justiția un ansamblu de rituri. Reclamantul își căută dreptul după lege, agit

Elian, H. V., II, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot, Probl. XIX, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tit.-Liviu, I, 26: Lex horrendi carminis erat.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Νέμω = a împărți; νόμος, diviziune, măsură, ritm, cântec; vezi Plutare, De musica p. 1133; Pindar: Pyth, XII, 41; Fragm. 190 (edit. Heyne) Scoliastul lui Aristofan. Chev., 9:Νόμοι καλούνται οί εἰς θεοὸς ὅμνοι,

lege. Prin emunțarea legii pune mâna pe adversar. Trebuie să fie însă foarte atent; ca să aibă legea de partea sa, trebuie să cunoască toți termenii și să-i pronunțe cu exactitate. Dacă spune un cuvânt în locul celuilalt, legea nu mai există și mu-l mai poate apăra. Gaius povstește îmtâmplarea unui om, al cărui vecin

Gaius povstește îmtâmplarea unui om, al cărui vecin îi tăiase via; faptul era constatat; cită legea, dar aceasta spunea arbori. El spusese vie și asfel pierdu procesul <sup>1</sup>. Enunțarea legei nu era deajuns. Trebuia întovărășită

Enunțarea legei nu era deajuns. Trebuia întovărășită de semne exterioare, care erau ca și riturile acestei ceremonii religioase, și se numia contract sau procedură în justiție. Din această cauză, în orice vânzare, trebuia să întrebuințezi o bucată de aramă și o balanță; ca să cumperi um lucru trebuia să-l atingi cu mâna, mancipatio; dacă cineva disputa o proprietate, avea loc o luptă fictivă, manuum consertio. De aci toate formele liberării, emancipării, ale acțiunei juridice și întreaga pantomină a proceduri.

Cum legea făcea parte din religie, ea participa la carecterul misterios al acestei religii a cetăților. Formulele legii erau ținute secrete ca și acele ale cultului. Ea era ținută ascunsă pentru ochii străinului, chiar și pentru plebeu. Aceasta nu pentrucă patricienii s'ar fi gândit că ar putea să tragă o mare forță din posesiunea exclusivă a legilor, ci pentrucă legea, prin origina și natura sa, a fost foarte mult timp un mister, în care nu puteai fi inițiat decât după ce ai fost inițiat în prealabil în cultul național și casnic.

Origina religioasă a dreptului antic ne mai explică încă unul din principalele caractere ale acestui drept. Religia era pur civilă, adică specială fiecărei cetăți, deci nu putea să decurgă dintr'însa decât un drept civil. Trebuie însă să deosebim sensul pe care-l avea acest cuvânt la cei vechi. Când spuneau că dreptul era civil, jus civile, νόμοι πολιτικοί, ei nu înțelegeau numai faptul că fiecare cetate avea codul său, după cum în zilele noastie fiecare stat îl are pe al său. Ei voiau să spună că

<sup>1</sup> Gains, Instit., IV, 11.

legile lor nu aveau valoare și nu puteau acționa decât între membrii unei aceleasi cetăți. Nu era suficient să locuești într'un oraș pentru a putea fi supus legilor sale și a fi protejat de dânsele: trebuia să fii și cetățean. Legea nu exista pentru sclavi si nici pentru străini. Vom vedea mai departe că străinul, domiciliat într'un oraș. nu putea să fie mici proprietar, nici moștenitor, nici să testeze si nici să facă vreun contract de orice fel și nici să apară în fata tribunalelor ordinare ale cetătenilor. La Atena, dacă el se întâmpla să fie creditor al vreunui cetătean, nu putea să-l urmărească în justiție pentru plata datoriei sale, legea nerecunoscând un contract valabil pentru el. Aceste dispoziții ale vechiului drept erau de o logică perfectă. Dreptul nu era născut din ideia de justitie, ci din religie si nu era conceput în afară de dânsa. Pentru ca să fie un raport de drept între doi oameni, trebuia să existe între ei un raport religios, adică să aibă cultul acluiași altar și aceleași sacrificii. Când între doi oameni, această comunitate religioasă nu exista, nu nutea să existe nici relație de drept. Or, nici sclavii, nici străinii nu aveau drept la religia cetății. Un străin și un cetătean puteau trăi alături mulți ani, fără ca să se fi putut concepe posibilitatea stabilirii unei legături de drept între ei. Dreptul nu era decât una din fetele religiei. Acolo unde nu era religie comună nici legile nu eran comune.

#### CAPITOLUL XII

### Cetățeanul și străinul

Cetățeanul era recunoscut după faptul că putea lua parte la cultul cetăței, și tocmai dela această participare îi veneau toate drepturile sale civile și politice. Acela care renunța la cult trebuia să renunțe și la drepturi. Am vorbit mai sus de prânzurile publice care formau principala ceremonie a cultului național. Or, la Sparta, acela

care nu lua parte la dânsele, chiar dacă n'ar fi fost din vina sa, înceta imediat de a fi socotit printre cetățeni 1.

Fiecare cetate cerea ca toți membri săi să ia parte la serbările cultului 2. La Roma, trebuia să fii fată la ceremonia sfântă a lustrației, pentru a te putea-bucura de drepturile politice 3.

Cel care nu asistase, adică acel care nu luase parte la rugăciunea comună și la sacrificiu, nu mai era cetătean

până la lustrul următor.

Dacă vrem să definim cetăteanul timpurilor antice, prin atributul său cel mai esential, trebuie spus că este omul care posedă religia cetății. Este acel care onorează aceiasi zei ca si dânsa 4. Este acel pentru care arhontele sau pritanul oferă sacrificiul în fiecare zi 5, care are dreptul să se apropie de altar, care poate să pătrundă în incinta sfântă, unde se tin adunările, care asistă la serbări, care urmează procesiunile și ia parte la panegiricuri, care se așează la ospețele sfinte și primește partea sa din victime. Deasemeni acest om. în ziua în care a fost înscris pe registrele cetătenilor, a jurat că are să practice cultul zeilor cetății și are să lupte pentru ei 6. Iată termenii limbii: a fi admis printre cetățeni, aceasta se exprimă în limba greacă prin cuvintele pereivat των ίερων, dreptul de împărtăsire a lucrurilori sfinte?

 Aristot, Politica, II, 6, 21 (II, 7).
 Boeckh, Corp. inscr., No. 3641 b, t. II, p. 1131. La fel, la Atena bărbatul care fusese desemnat să ia parte la cepețele publice și nu se achitase de această datorie era judecat și pedepait; vezi o lege citată de Ateneu, VI, 26.

<sup>8</sup> Denys, IV, 15; V, 75, Cicero, Pro. Cacina, 34. Velleius, II, 15. Se admise o excepție pentru soldații în campanie și încă și aici trebuia ca censorul să trimită să le ia numele, pentru ca înscrisii pe registrul ceremoniei să fie considerați prezenți.

Οὸς ἡ πόλις νομίζει θεοὸς νομίζων. (Xenofon, Memor., I, 1).
 Asupra sacrificilor pe care pritauii le făceau în fiecare zi în

numele orașului, vezi Antiphon, super choreuta, 45.

 Καὶ τὰ ἱερὰ τὰ πάτρια τιμήσω... ἀμονῶ δὲ ὁπὲρ ἱερῶν. Intreaga formulă a acestui jurământ se găsește în Pollux, VIII, 105-106.

Decret relativ la Plateeni, in Demostene, in Ne cram, 104. Cf., ibidem 118: Τελετών και Ιερών και τιμών μετέχειν. Vezi și Isocrate, Panegyr., 43 si Strabon, IX, 3, 5,

Străin, din contra, este acel care n'are acces la cult, acel pe care zeii cetății nu-l proteguesc și n'are nici dreptul să-i invoace. Căci acești zei naționali nu vor să primească rugăciuni și daruri decât dela cetățean, resping pe străin; intrarea în templele lor îi este interzisă și prezența sa în timpul ceremoniilor este un sacrilegiu. O mărturie despre acest antic sentiment de repulsiune ne-a rămas într'unul din principalele rituri ale cultului roman: pontiful, atunci când sacrifică în plin aer, trebuie să aibă capul acoperit, "pentrucă nu trebuie ca în fața focului sacru, în actul religios care este oferit zeilor naționali, să i se arate ochilor pontifului figura vreunui străin; auspiciile ar fi turburate".

Un obiect sacru care cădea pentru o clipă numai în mâna unui străin, devenea îndată profan; el nu-și putea redobîndi caracterul său religios decât printr'o ceremonie expiatorie. Dacă dusmanul ocupa un oraș și cetățenii săi l'ar fi reluat din mânile lui, trebuia mai înainte de toate ca templele să fie purificate și toate focurile sacre stinse și reaprinse: atingerea străinului le pângărise.

Astfol religia stabilia între cetățean și străin o deosebire profundă și neînlăturat <sup>4</sup>. Această religie, atât timp cât a fost stăpână pe suflete, nu îngăduia să se dea străinilor dreptul de cetățenie. In timpul lui Herodot, Sparta nu-l acordase încă nimănui, cu excepția unui prezicător, si pentru aceasta fusese nevce de ordi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Virgil, Eneida III, 406. Festus, V Exes'o: Lictor in quibredam sacris clamitabat, hostis exesto. Se stie că hostis se spuneă despretrăin (Macrobiu, I, 17; Varron, De ling. lat. V, 3. Plaut, Trinumus I, 2, 65); hostilis facies, în Virgil înseamnă figura unui străin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Digeste, eartes XI, tit. 6, 36.

Se ponte vedea un exemplu al acestei regule pentru Grecia în Plutare, Aristide, 20 şi pentru Roma în Titu-Liviu, V, 50.

<sup>4</sup> Aceste reguli ale timpurilor antico s'au mai îmblânzit apoi: străinil au obținut dreptul de a intra în templele cetații și de a depune ofrande. Cu toate acestea au mai rămas oarecare serbări și sacrificii dela cari străinul a fost întotdeauna exclus, vezi Bockh, Corp. inscr., 101: llειραιεύσι νόμιμόν έστιν εἰσίεναι, ἄλλψ δὲ μή.

nul formal al oracolului 1. Atena acorda acest drept câte odată, însă cu foarte multe precauțiuni! Trebuia mai întâi ca poporul reunit să voteze admiterea străinului; aceasta nu însemna încă nimic: trebuia ca mouă zile apoi o a doua adunare să voteze în acelas sens cu vot secret, si să fie cel putin sase mii de sufragii favorabile: cifră care va părea enormă, dacă ne gândim că foarte rar o adunare ateniană reunea acest număr de cetăteni. Insfârsit oricine dintre Atenieni putea să opună un fel de de veto, să atace decretul înaintea tribunalelor ca fiind contrariu vechilor legi și să-l anuleze. Desigur, nu exista act public pe care legiuitorul să-l fi înconjurat cu atâtea greutăți și precauțiuni, cum era acela care-i conferea unui străin titlul de cetățean; erau mult mai puține formalități de îndeplinit pentru declararea unui răsboi sau pentru facerea unei legi noui. De ce se opuneau atâtea obstacole străinului care voia să fie cetătean?

Desigur, nu se temeau ca votul său în adunările politice ar face să se încline balanța. Demostene ne spune adevăratul motiv și adevărata concepție a Atenienilor: "Trebuie să ne gândim la zei și să păstrăm sacrificiilor întreaga lor puritate". A exclude străinul "înseamnă să veghezi asupra ceremoniilor sfinte". A admite un străin printre cetățeni ar însemna "să-i faci parte la religie și sacrificii" 2. Pentru un asemenea act poporul nu se simtea complect liber, ci era cuprins de un scrupul religios; căci el stia că zeii naționali erau dispuși să refuze pe străin și că sacrificiile ar putea fi alterate prin prezența unui nou venit. Onoarea dreptului de cetătenie unui străin era o adevărată violare a principiilor fundamentale ale cultului național, și tocmai pentru aceasta ce-tatea, la origine, era atât de avară. De asemeni mai trebuie să notăm că persoana, atât de greu admisă ca cetătean, nu putea fi nici arhonte, nici preot. Cetatea îi

Herodot, IX, 33-35. Totuși Aristot spune că vechit regi ai Spartei acordau destul de bucuros dreptul de cetățenie (Politicu, II, 9, 12).
 Demostene, în Newran, 89, 91, 92, 113, 114.

ingăduia să asiste la cult; să-l prezideze ar fi fost prea mult.

Nimeni nu putea deveni cetățean al Atenei dacă era cetățean în alt oraș<sup>1</sup>. Căci faptul de a fi în acelaș timp membru a două cetăți era o imposibilitate religioasă, la fel ca atunci când era vorba să fii membru a două familii. Nu puteai să ai două religii în acelaș timp.

Participarea la cult aducea după dânsa și posesiunea drepturilor. Cetățeanul care putea să asiste la sacrificiul care preceda adunarea, putea să voteze. După cum putea să facă sacrificii în numele cetății, tot așa putea să fie pritan sau arhonte. Având religia cetății, putea să invoce legea și să săvărșească toate riturile procedurii.

Străinul. dimpotrivă, neluând parte la religie, nu putea să aibă nici un drept. Dacă intra în locul sfânt pe pe care preotul îl desemnase pentru adunare era pedepsit cu moartea. Legile cetății nu existau pentru dânsul. Dacă comitea vreun delict, era tratat ca un sclav și pedepsit fără forme de proces, cetatea nedatorându-i nici um fel de dreptate? Atunci când a ajuns să se simtă nevoia unei justiții pentru străini, a trebuit să se stabilească un tribunal excepțional. Roma avea un pretor pentru judecata străinilor (prætor peregrinus). La Atena judecătorul străinilor a fost polemarcul, adică acelaș magistrat care era însărcinat cu grija răsboiului și cu toate legăturile cu inamicul.

Nici la Roma nici la Atena străinul nu putea să fie proprietar . El nu putea să se căsătorerscă: cel puțin căsătoria sa nu era recunoscută; copii născuți din căsătoria unui cetățean cu o străină eraul numiți bastarzi.

<sup>1</sup> Plutare, Solon, 24. Cicero, Pro Cascina, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot, Politica, III, 1, 3. Piaton, Legile, VI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Demostene, in Næram, 49. Lysias, in Pancleonem, 2, 5, 13, Pollux, VIII, 91. Harpocration, V<sup>0</sup>. Πολέμαρχος.

<sup>\*</sup> Xenophon, De vectigal., II, 6. Sträinul putea obține prin favoare individuală ceesce dreptul grec numea ἐγκτησις, și dreptul roman jus comercii.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Demostene, in Næram, 16. Aristofan, Pasările, 1652. Aristot Politica III, 3, 5, Plutare, Pericle, 37. Pollux, 3, 21, Ateneu, XIII. 38. Titu-Liviu, XXXVIII, 36, 43. Gaius, I, 67. Ulpian, V, 4-9. Paul,

El nu putea să facă vreum contract cu un cetățean; cel puțin legea mu recunoștea nici o valoare unui asemenea contract. La origină n'avea dreptul să facă comerț<sup>1</sup>. Legea romană nu-i îngăduia să moștenească pe un cetătean și nici unui cetățean să-l moștenească pe dânsul<sup>2</sup>. Rigoareal acestui principiu era dusă atât 'de departe, încât dacă un străin obținea dreptul de cetățenie romană, fără ca fiul său născut înainte să fi avut aceiași favoare, fiul devenea față de tatăl său un străin și nu-l putea moșteni<sup>3</sup>. Deosebirea între cetățeam și străin era mai puternică decât legătura naturală între tată și fiu.

S'ar părea, la prima vedere, că s'ar fi urmărit stabilirea unui sistem vexatoriu împotriva străinului. Ori, nu este exact. Atena și Roma îi făceau, dimpotrivă, o primire și-lprotejau, pentru motive comerciale sau politice. Bunăvoința lor însă și chiar interesul lor nu puteau să desființeze ve hile legi pe care le stabilise religia. Această religie nu îngăduia străinului să devie proprietar, căci el nu putea să aibă parte în pământul religios al cetății. Religia nu îngăduia nici străinului să moștenească pe cetățean, nici cetățeanului să moștenească pe străin, căci orice transmisiune de bunuri ducea cu sine și transmisiunea cultului și era tot atât de imposibil cetățeanului să îndeplinească cultul străinului, cât și străinului să-l îndeplinească pe al cetățeanului.

Străinul putea fi primit, i se putea purta grije, putea fi stimat chiar, dacă era bogat și onorabil; nu i se putea însă da nici un loc în religie și în drept. Sclavul, în unele privinți, era mai bine tratat decât dânsul; căci sclavul, membru al unei familii al cărui cult îl împărtășea, rămânea legat de cetate prin intermediul stăpânului său; zeii îl protejau. Astfel religia romană declară sfânt mormântul sclavului, pe acela al străinului însă, nu 4.

Pentru ca străinul să poată fi considerat cât de puțin II, 9. Era nevoe de o lege specială a cetății pentru a da locuitorilor unui alt oraș ἐπιγαμία sau conubium.

<sup>1</sup> Ulpian, XIX, 4. Demostene. Pro Phorm., 6; in Eubulidem, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cicero, pro Archia. 5. Gaius, II, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pausanias, VIII, 43.

<sup>4</sup> Digeste, liv. XI, tit. 7, 2, liv. XLVII, tit. 12.

în ochii legii, pentru a putea face comerț, a contracta, a se folosi în siguranță de bunul său, pentruca justiția cetății să-l poată apăra cu folos, trebuia să devină client al unui cetătean. Roma și Atena voiau ca orice străin să adopte un patron 1. Intrând îm rândurile clientelei și sub dependenta unui cetătean, străinul era legat de cetate prin acest intermediar. El participa atunci la câteva din beneficiile dreptului civil si protectia legilor fi era dobîndită.

Vechile cetăti pedepseau mai toate greselile comise împotriva lor, ridicând vinovatului calitatea de cetătean.

Această pedeapsă se numea àrigia 2. Omul care era atins de dânsa nu mai putea să ocupe vreo magistratură, nici să facă parte din tribunale, nici să vorbească în adunări. În acelaș timp religia îi era interzisă; sentioța spunea: "că el nu va mai intra niciodată în nici unul din sanctuarele cetății, că nu va mai avea dreptul să se încunune cu flori în zilele când ceilalți cetățeni se încununau, că nu va mai pune piciorul în incinta, pe care o trasa apa lustrală și sângele victimelor în agora". Zeii cetății nu mai existau pentru dânsul. Pierdea în acelas timp toate drepturile civile, nu mai apărea înaintea tribunalelor nici ca martor; ofensat, mu-i mai era îngăduit să facă nici o plângere; putea să fie lovit fără ca aceasta să atragă vreo sancțiune . legile cetății nu-l

Harpocration, προστάτης. Pollux, III, 56, Lycurg, in Loggratems

21. Aristot, Politica, III, 1, 3.

<sup>2</sup> Despre attuia la Atena, vezi Eschin, in Timarchum, 21; Andocide, de Mysteriie, 73-80; Plutare, Phocion, 26, 33, 34, 37. - Despre artuia, la Sparta, Herodot, VII, 231; Thucydide, V, 34 Plutarc, Agesilaus, 30. Aceiași penalitate exista la Roma; se exprima prin termenii infamia sau tribu movere; Titu-Liviu, VII, 2; XXIV, 18, XXIX, 37; XLII, 10; XLV, 15; Cicero, Pro Cluentio, 43; de Ora-tore, II, 67; Valeriu-Maxim, II, 9, 6; Ps. Asconius, ed. Orelli p. 103; Digeste, liv. III, tit. 2; Denys, XI, 63, traduce infames prin arcuot, și Dion Cassius, XXXVIII, 13, redă tribu movere prin ατιμάζειν

8 Eschine, in Timarchum: μη έξέστω αθτώ legonσύνην lepagaobai, μηδ' είς το δημοτέλη ίερα είσίτω, μηδ' έν ταϊς κοιναίε στεφανούσθω, μηδ' έντός των της άγορας περιρραντηρίων πορευέσθω. Lysias,

in Andocidem, 24: Εξργεσθαί της άγορας και των ίνρων.
• Plutare, Agesilau, 30: Παίει δ βουλόμενος αδτούς.— Lyslas, In And., 24: "Εστε μηδ' άδικούμενον όπο των έχθρων δύνασθαι δίκην

mai protejau. Pentru el nu mai exista nici cumpărare, nici vânzare, nici vreun alt contract. Devenea străin în oraș. Drepturile politice, religie, drepturi civile, totul îi era luat în aceleș timp. Tot acest ansablu era cuprins în titlul de cetățean și se perdea odată cu dânsul.

### CAPITOLUL XIII

### Patriotismul. Exilul

Cuvântul patrie, la cei vechi, însemna pământul părinților, terra patria. Patria fiecărui om era partea de pământ pe care religia sa casnică sau națională o sfințise, pământul în care erau depuse osemintele strămoșilor și pe care-l ocupau sufletele lor. Mica patrie era incinta familiei, cu mormântul și altarul său. Marea patrie era cetatea, cu pritaneul și eroii săi, cu incinta sfântă și cu teritoriul hotărnicit de religie. "Pământul sfânt al patriei", spuneau Grecii. Nu era un cuvânt gol de sens. Acest pământ era în adevăr sfințit de om, căci era locuit de zeii săi. Stat, Cetate, Patrie, aceste cuvinte nu erau o abstracție, ca la cei moderni; reprezentau un total de divinități locale, cu un cult de fiecare zi și credințe puternice asupra sufletului.

Prin asta se explică patriotismul celor vechi, sentiment 'energic, care era pentru dânșii virtutea supremă și în care veneau să se împreune toate celelalte virtuți. Tot ceeace omul putea să aibă mai scump, se confunda cu patria. Intr'însa își găsea bunul, siguranța, dreptul, credința, zeul său. Pierzând-o, pierdea totul. Era aproape imposibil ca interesul privat să fie în dezacord cu interesul public. Platon spune: Patria ne naște, ne hrăneşte, ne crește. Şi Sofocle: patria ne conservă.

λαβείν. Demostene: In Midiam, 92: 'Ατιμία νόμων καὶ δικών καὶ κάντων στέρησις. Pledoaria contra Neerei, 26-28, arată că ἄτιμος nici nu era admis să depună mărturle.

<sup>1</sup> La Sparta, nu putea nici să cumpere, nici să vândă, nici să contracteze o căsătorie legitimă, nici să-și căsătorească fiica cu un cetătean. Thucydide V, 34; Plutare, A gesilaus. 30.

O astfel de patrie nu este numai un domiciliu pentru om. Dacă el părăeste aceste sfinte ziduri, dacă trece hotarele sfinte ale teritoriului, nu mai gaseste nici religie, nici legătură socială de nici un fel. Pretutindeni, aiurea decât în patria sa, este în afară de viața regulată și de drept, pretutindeni aiurea, este fără zeu și în afară de viata morală. Numai aici are demnitatea de om si datoriile sale. Nu poste fi om decât aici.

Patria tine omul legat printr'o legătură sfântă. Trebuie s'o iubești cum iubești o religie, să-i te supui cum te supui unui zeu. Trebuie să te dedai în întregime ei, să pui tot ce ai într'însa, să-i te încredințezi ei". Trebuie s'o iubesti glorioasă sau obscură, prosperă sau nenorocită. Trebuie s'o iubești în binefacerile ca și'n rigorile sale. Socrate, condamnat de dânsa pe nedrept, o iubește tot atât de mult. Trebuie s'o iubesti cum jubea Abraham pe zeul său, până a-i sacrifica fiul său. Trebuie mai ales să stii să mori pentru dânsa. Grecul sau Romanul nu mor niciodată din devotament pentru un om sau pe un caz de onoare; patriei însă îi datoresc vieata. Căci. dacă patria este atacată, religia este atacată. El luptă cu adevărat pentru altarele sale, pentru focul sacru, "pro aris et focis 1, căci dacă dușmanul cucerește orașul, altarele vor fi răsturnate, focul va fi stins. mormintele profanate, zeii distrusi, cultul desfiintat. Dragostea de patrie înseamnă pietate pentru strămoși.

Trebuia ca posesiunea patriei să fie prețioasă, căci cei vechi nu-și închipuiau vreodată pedeapsă mai crudă decât de a lipsi pe om de dânsa. Pedeansa obisnuită a ma-

rilor crime era exilul.

Exilul era nu numai interdicția șederii în oraș și îndepărtarea de pământul patriei: era în acelaș timp interdicția cultului; cuprindea ceiace modernii au numit excomunicare. A exila un om însemna, după formula întrebuintată de Romani, să-i interzici focul si apa 2. Prin

De aci formula jurământului pe care o pronunța tânărul atenian: 'Λμονῶ ὁπὲρ τῶν ἰερῶν. Pollux, VIII, 105. Licarg, in Leocratem, 78.
 Cicero, Pro domo, 18. Titu-Liviu XXI, 4. Ulpian X, 3.

foe trebuie înțeles focul sacrificiilor, prin apă, apa lustrală 1. Exilul punea pe om în afară de religie. Deasemeni, la Sparta, când cineva era lipsit de dreptul cetății, focul îi era interzis?. Un poet atenian pune în gura unuia din personagiile sale formula teribilă care isbea pe exilat: .,să fugă, spunea sentința și să nu se mai apropie niciodată de temple. Nici un cetătean să nu-i vorbească, sau să-l primească; nimeni să nu-l admită la rugăciuni și la sacrificii; nimeni să nu-i ofere apa lu-strală. "Orice casă era batjocorită prin prezența lui. Omul care-l primea devenea necurat în contact cu dânsul. "Acel care va fi mâncat sau băut cu dânsul, sau care-l va fi atins, spunea legea, va trebui să se purifice 4. Sub lovitura acestei excomunicări, exilatul nu mai putea să ia parte la nici o ceremonie religioasă, numai avea cult. ospete sfinte, rugăciuni; era desmostenit de partea sa de religie.

Trebuie să ne gândim bine că pentru cei vechi Dumnezeu nu era pretutindeni. Dacă avenu vreo vagă ideie despre o divinitate a universului, nu pe aceasta o considerau ca providența lor și o invocau. Zeii fiecărui om erau acei cari locuiau în casă, în canton, în oraș. Exilatul, lăsând patrai în urma sa, își lăsa și zeii. Nu mai vedea nicăeri religie care să-l poată consola și protegui; nu mai simțea providență, care să veghcze asupra lui; fericirea de a se ruga îi era luată. Tot ceiace putea să-i satisfacă nevoile sufletului era departe de dânsul.

Ori, religia era isvorul de unde decurgeau drepturile civile și politice. Exilul, pierzând religia patriei, pierdea toate acestea.

Exclus dela cultul cetății, vedea luându-i-se totodată

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Festus, ed. Müller, p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Herodot, VII, 231.

<sup>&#</sup>x27; 8 Sofocle (Oedip Pege), 229-250. — Era la fel în âttuic care era un fel de exil întern.

<sup>4</sup> Platon, Legile, IX, p. 881: Φευγέτω δειφυγίαν εξ άστεως καλ πάντων ίερων εἰργέσθω... Έδν δέ τις τῷ τοιούτῳ συμφάγη ἢ συμπίη ἢ τινα άλλην κοινωνίαν κοινωνήση, ἢ καὶ μόνον ἐντυγγάνων προσάπτηται, μήτε εἰς ἰερὸν ἔλθη μήτ' εἰς ἀγορὰν πρότερον 'ἢ καθήρηται.

cultul casnic și trebuia să stingă focul altarului său<sup>1</sup>. Nu mai avea dreptul de proprietate; pământul și toate bunurile sale erau confiscate în folosul zeilor sau al statului<sup>2</sup>. Ne mai având cult, mu mai avea familie; înceta de a fi soț și tată. Fiii săi nu mai erau în puterea sa<sup>3</sup> femeia sa nu-i era soție. Și ea putea imediat să-și ia un alt soț <sup>4</sup>. Vedeți pe Regulus prizonier al dușmanului, pe care legea romană îl asimilează cu un exilat; dacă Senatul îi cere părerea sa, refuză să o dea, pentrucă exilatul nu mai este senator; dacă soția și copiii aleargă la dânsul, le respinge îmbrățișările, căci pentru exilat nu mai sunt copii, nu mai există soție:

Fertur pudicæ conjugis osculum Parvospue natos, ut capitis minor, A se removisse <sup>5</sup>.

Astfel, exilatul pierdea, odată cu religia și drepturile cetății, religia și drepturile de familie; nu mai avea nici cămin, nici soție, nici copii. Dacă murea, nu putea fi

1 Ovidiu, Tristele, I, 3, 4: Exstinctes foces.

<sup>2</sup> Titu-Liviu, III, 58; XXV, 4. Denys, XI, 46, Demostene, in Midiam, 43. Thucydide, V, 60. Plutarc, Temistocle, 25. Pollux VIII, 90. Această regulă fu uneori îndulcită; bunurile puteau fi, în anumite cazuri, lăsate exilatului, sau să fie transmise copiilor săi. Platon, Legile, IX, p. 877. Nu trebue de altminteri confundat întru nimic ostracismul cu exilul; cel dintăi nu atrăgea confiscarea.

3 Institutele lui Justinian, I, 12, 1. Gaïus, I, 128: Cui aqua et igni interdicitur, proinde ac mortuo eo liberi desinunt in potestate esse. La fel exilatul nu mai era în puterea tatălui său. (Gaius, ibidem). Lecăturile de familie erau rupte, drepturile la mostenire dis-

păreau.

4 Vezi în Denys, VIII, 41, rămasul bun pe care și-l i-a Coriolan dela soția sa: "Tu nu mai ai bărbat; să-ți ajute Dumnezeu să găsești un altul mai fericit decât mine!". Adaugă că fiii săi nu mai au tată. Nu este aci o declamație de retor; este expresia dreptului antte.

6 Horațiu, Odele, III, 5. — Cuvintele capitis minor se explică prin capitis dominutio, din dreptul roman, care era o consecință a exilului. — Cf. Gaius, 1, 129: Si ab hostibus capius, fuerit parens, pendet jus liberorum. Regulus, care era prizonier pe cuvânt, era deasemenea servus hostium, după expresia lui Gaius (ibidem) și prin urmare nu mai avea nioi drepturile de cetățean, niot cele de familie: a se vedea Cicero, De officis, III, 27.

înmormântat mici pământul cetății, nici în mormântul străbunilor săi , căci devenise un străin.

Nu-i surprinzător că republicile antice au îngăduit aproape totdeauna vinovatului să scape dela moarte prin fugă. Exilul nu era socotit o pedeapsă mai blândă decât moartea <sup>2</sup>. Jurisconsulți romani îl numeau pedeapsă capitală.

### CAPITOLUL XIV

# Spiritul municipal

Din ceeace am văzut până aici în privința vechilor instituții și mai ales a vechilor credințe, putem să ne facem o idee despre profuuda deosebire care a existat totdeauna între două cetăți. Oricât de vecine ar fi fost, ele formau întotdeauna două societăți cu totul deosebite. Între ele era o distanță mult mai mare decât aceia care desparte astăzi două orașe, mult mai mare decât fronțiera care desparte două state. Zeii nu erau aceiași, nici ceremoniile, nici rugăciunile. Cultul unei cetăți era interzis omului din cetatea vecină. Credeau că zeii unui oraș resping omagiile și rugăciunile tuturor acelora care nu erau cetățenii lor.

E adevărat că aceste antice credințe s'au modificat și îmblânzit cu timpul; ele au fost însă în plină vigoare în epoca în care se formează societățile și aceste societăți au păstrat întotdeauna pecetea lor.

Se pot concepe ușor două lucruri: în primul rând această religie proprie fiecărui oraș a constituit cetatea într'o formă foarte puternică și de neschimbat; este în adevăr minunat cât a putut să dureze această organizare socială, cu toate defectele și cu toate lipsurile ei; apoi, această religie a trebuit să aibă drept efect, timp

<sup>&#</sup>x27; Thucydide, I, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E ideia pe care o exprimă Euripide, *Electra*, 1315; *Phenic*, 388, și Platon, *Criton*, p. 52.

de multe secole, imposibilitatea stabilirii unei alte forme sociale decât cetatea.

Fiecare cetate, prin însăși exigențele religiei sale, trebuia să fie absolut independentă. Trebuia ca fiecare să aibă codul său particular, odată ce fiecare își avea religia sa și legea decurgea din religie. Fiecare trebuia să aibă justiția sa suverană și nu putea să existe o altă justiție superioară celei a cetății.

Fiecare cetate avea serbările sale religioase și calendarul său, lunile și anii nu puteau fi aceiași în două orașe, căci seria actelor religioase era deosebită. Fiecare cetate avea moneta sa particulară, care la origine era deobicein însemnată cu emblema sa religioasă. Fiecare cetate avea greutățile și măsurile sale. Nu se dutea admite existența a ceva comun între două cetăți. Linia de demarcație era atât de profumdă, încât cu greu se putea imagina căsătoria între locuitorii a două orașe deosebite. O astfel de unire păru întotdeauna foarte ciudată și a fost mult timp socotită ca nelegitimă. Legislația Romei si a Atenei se feresc în mod vizibil s'o admită. Aproape pretutindeni copii născuti dintr'o asemenea căsătorie erau socotiti printre bastarzi si lipsiti de drepturile de cetătean 1. Pentru ca să poată fi legitimă căsătoria între locuitorii a două orașe, trebuia să existe între ele o conventie particulară (jus connubii, ἐπιγαμία) 2.

Fiecare cetate avea în jurul teritoriului său un hotar făcut din pietre sfinte. Era orizontul religiei sale naționale și al zeilor săi. Dincolo de aceste pietre de hotar domneau alți zei și era practicat un alt cult<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pollux III, 21: νόθος ὁ ἐκ ξένης ἢ παλλακίδος — ος ἄν μἡ ἐξ ἀστής γένηται νόθον είναι. (Lego citată de Atonou, XIII-39) Domostono, In Naerum, 16. Plutarc, Pericle, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lysias, De antiqua reip. forma, 3. Demostene, Pro corona, 91. Isocrate, Plataic-51. Gaius I, 67. Ulpien, V, 4. Titu Liviu, XLIII-3; XXXVIII, 36.

<sup>§</sup> Plutare, Tescu, 25. Platon Legile, VIII, p. 482, Pausanias, passim. Pollux, I, 10. Boeckh. Corp. Inscript., vol. II, p. 571 și 837. Linia pietrelor sfinte dela Ayer Romanus mai exista încă în timpul lui Strabon și pe fiecare din aceste pietre preotul facea în fiecare an un sacrificiu (Strabon V, 3, 2).

Caracterul cel mai isbitor din istoria Greciei si Italiei, înainte de cucerirea romană, este îmbucătățirea, dusă la exces si spiritul de izolare al fiecărei cetăți. Grecia nu reusise încă să formeze un singur stat; nici orașele latine, nici orașele etrusce și nici triburile samnite n'au putut forma un corp compact. S'a atribuit incurabila împărtire a Grecilor naturci tărei lor și s'a spus că munții care se încrucișează stabileau între oameni linii naturale de despărțire. Dar între Teba și Plateea, între Argos și Sparta, între Sybaris și Crotona nu erau munți, după cum nu erau nici între orașele din Latium și nici între cele douăsprezcee cetăți ale Etruriei. Natura fizică are, fără îndoială, carecare influență asupra istoriei popoarelor, însă credințele au una mult mai mare. Intre două cetăți vecine era ceva mai greu de trecut de cât un munte; era seria pietrelor sfinte, era diferența de cult. era hotarul pe care fiecare cetate îl ridica între străin și zeii săi. Ea îi interzicea străinului să intre templele divinităților sale poliade; ea cerea divinităților sale poliade să urască și să lupte contra străinului.

Pentru acest motiv cei vechi n'au putut stabili nici concepe altă organizație de stat decât cetatea. Nici Grecii, nici Italienii, nici Românii, chiar în timp de multe secole, nu și-au închipuit ca mai multe orașe s'ar putea uni și să trăiască cu titlu egal, sub un acelaș guvernământ. Intre două cetăți putea să fie alianță, asociațic momentană în vederea unui profit de dobîndit sau atunci când era vorba de înlăturarea unui pericol; nu era însă nici o dată unire completă. Căci religia făcea din fiecare oraș un corp, care nu se putea uni cu altul. Izolarea era legea cetății.

Cu credințele și obiceiurile religioase pe care le-am văzut, cum s'ar fi putut uni oare mai multe orașe într'un singur Stat? Asociația umană nu era înțeleasă și nu părea la locul ei decât atât timp cât era fundată pe religie. Simbolul acestei asociații trebuia să fie un prânz luat în comun. Câteva mii de cetăteni puteau la rigoare

<sup>1</sup> Se înțelege îndeajuns că nu vorbim aici decât de epoca veche a cetăților. Aceste sentimente au slăbit mult cu trecerea timpului.

să se întrunească în jurul unui aceluiaș prytan, să recite aceiaș rugăciune și să împartă bucatele sfinte. Incercați însă cu aceste obiceiuri să formați un Stat din întreaga Grecie! Cum s'ar putea săvârși prânzurile publice și toate ceremoniile sfinte la care sunt ținuți să asiste toți cetățenii? Unde va fi prytaneul? Cum se va putea face lustrația annală a tuturor cetățenilor? Ce vor deveni hotarele inviolabile cari au însemnat la origine teritoriul cetății și care l-au separat pentru totdeauna de restul pământului? Ce vor deveni toate culturile locale, divinitățile poliade, eroii cari locuiesc fiecare canton?

Atena are pe pământul său pe eroul Oedip, inamicul Thebei: cum să poți să unești Atena și Teba într'un

acelaş cult şi acelaş guvernământ?

Când aceste superstiții vor slăbi (și ele nu vor slăbi decât foarte târziu în sufletul poporului), nu va mai fi timp să se stabilească o nouă formă de Stat. Diviziunea era consacrată de obicinuință, de interes, de ura înnăscută, de amintirea vechilor lupte. Nu se mai putea reveni asupra trecutului.

Fiecare ora, timea foarte mult la autonomia sa; el numea astfel un ansamblu care cuprindea cultul, dreptul, guvernământul, toată independența sa religioasă și politică.

Ii era mult mai ușor unei cetăți să supună pe o alta, decât să se unească cu dânsa. Victoria putea să facă din toți locuitorii unui oraș cucerit tot atâția sclavi; ea nu putea însă să facă dn ei cetățenii învingătorului. A confunda două cetăți într'un singur Stat, a uni populația învinsă cu cea victorioasă și a le asocia sub un singur guvernământ, iată ce nu se poate vedea în antichitate, afară de o singură excepție, de care vom vorbi mai târziu. Dacă Sparta cucerește Messenia, nu face aceasta pentru a forma din Spartani și Meseniemi un singur popor; ea expulzează sau aservește pe învinși și le ia pământurile. Atena face acelaș lucru cu Salamina, Egina, și Melos.

A face pe înviuși să intre în cetatea învingătorilor era o idee care nu-i putea veni nimărui. Cetatea poseda zei, imnuri, serbări, legi, care erau patrimoniul său cel mai prețios; deaceea se ferea să-l împărtășească și învinșilor. Dealtfel nici nu avea dreptul; Atena putea ea oare admite ca un locuitor al Eginei să intre în templul Atenei poliade? să adreseze un cult lui Tezeu? să ia parte la prânzurile sacre? să întreție ca prytan focul pe altarul public? Religia îl oprea. Deci populația învinsă din insula Egina nu putea să formeze un acelaș Stat cu populația din Atena. Neavând aceiaș zei, Egineții și Atenienii nu puteau să aibă aceleași legi, nici aceiași magistrați.

Dar Atena nu putea oare, lăsând în picioare orașul învins, să trimeată măcar magistrați pentru a-l guverna? Era absolut contrar principiilor celor vechi, ca o cetate

să fie guvernată de un om care nu era cetățean.

In adevăr, magistratul trebuia să fie un sef religios și funcțiunea sa principală era să îndeplinească sacrificiul în numele cetății. Străinul care nu avea dreptul de sacrificiu, nu putea fi magistrat. Neavând nici o funcție religioasă, n'avea în ochii oamenilor nici o autoritate regulată. Sparta încercă să puie în orașe harmoștii săi; dar aceași oameni nu erau magistrați, nu judecau, nu apăreau în adunări. Neavând nici o relație regulată cu locuitorii orașelor, nu se putură menține multă vreme.

Deaci rezultă că orice învingător era în alternativa sau de a distruge cetatea învinsă și a-i ocupa teritoriul, sau de a-i lăsa întreaga independență. Nu exista măsură mijlocie. Ori cetatea înceta de a fi, ori era un Stat suveran. Având cultul său, trebuia să-si aibă guvernământul său; nu perdea pe unul decât pierzând pe

celălalt și atunci nu mai exista.

Această independență absolută a cetății artice n'a putut să înceteze decât atunci când credințele pe care era fundată au dispărut complet. După ce ideile s'au transformat și mai multe revoluții au trecut peste aceste societăți antice, atunci abia s'a putut ajunge să se conceapă și stabilească un Stat mai mare, guvernat de alte reguli. Dar pentru aceasta a trebuit ca oamenii să descopere alte principii și o altă legătură socială decât cea din epocile vechi.

### CAPITOLUL XV

# Legăturile dintre cetăți; răsboiul; pacea; alianța zeilor.

Religia, care exercită o așa de mare influență asupra vieții interioare a cetății, intervine cu aceiași autoritate în toate legăturile pe care cetățile le au între ele. Acest fenomen se poate vedea când observăm cum se răsboiau între dânșii oamenii acelor timpuri vechi, cum încheiau pacea și cum formau alianțele.

Două cetăți erau două asociații religioase care n'aveau aceiași zei. Când erau în răsboi, nu luptau numai oamenii ci și zeii luau parte la luptă. Să nu se creadă că ar fi aici o simplă ficțiune poetică. A existat la cei vechi o credință foarte hotărâtă și foarte vie, în virtutea căreia fiecare armată își ducea cu dâmsa zeii. Ei erau convinși că și zeii luptau împreună cu dânșii; soldații îi apărau pe ei și ei la rândul lor apărau pe soldații. Luptând împotriva inamicului, fiecare credea că luptă și împotriva zeilor celeilalte cetăți; pe zeii aceștia străini este îngăduit să-i urăști, să-i insulți și să-i lovești; îi puteai face și prizomieri.

Răsboiul avea astfel o înfățișare foarte ciudată. Trebuie să ne închipuim două mici armate față în față; fiecare are în mijlocul ei statuile zeilor, altarul și insignele, embleme sfinte '; fiecare are oracolele sale care i-au promis succesul, augurii și prezicătorii săi, care-i asigură victoria. Înaintea luptei, fiecare soldat din cele două armate crede și spune ca acel grec din Euripide: "Zeii cari luptă de partea noastră sunt mult mai puternici decât acei cari sunt cu inamicii noștri". Fiecare armată pronunță împotriva armatei inamice un blestem în genul aceluia a cărei formulă ne-a păsrat-o Macrobiu: "O zei, răspândiți groaza, frica și răul printre dușmanii noștri. Faceți ca acești oameni și ori și cine locuește câm-

<sup>1 &#</sup>x27;Επὶ τὰς ἱερὰς ἐτάττοντο σημείας Denys, X, 10.

piile și orașul lor, să fie lipsiți prin voi de lumina soarelui. Faceți ca orașul acesta și câmpurile și persoana lor, să vă fie devotate" 1. Acestea spuse, lupta începe din ambele părți, cu toată sălbăticia pe care le-o dă gândul că au zeii de partea lor și că se luptă împotriva zeilor străini. Nici o ertare inamicului; răsboiul este neîndurat; religia prezidează lupta și excită pe combatanți. Nu poate exista nici o regulă superioară care să le tempereze dorința de a omorî; este îngăduit să fie sugrumați prizonierii și omorîți cei răniți.

Chiar în afara câmpului de luptă, nimeni nu se gândește la cea mai mică datorie, oricare ar fi ea, față de inamic. Pentru străin nu există drept; și cu atât mai mult nu există atunci când te răsboești cu dânsul; în privința lui nu trebuie să te ostenești pentru a deosebi dreptul de nedrept. Mucius Scaevola ca și toți Romanii au crezut că era frumos să asasinezi un inamic. Consulul Marcius se lăuda în public că a reușit să înșele pe regele Macedonenilor; Paulus Emilius vându ca sclavi o sută de mii de epiroți, care se dădură de bună voe prizonieri.

Lacedomonianul Phebidas, în plină pace, a ocupat cetățuia Tebanilor. Agesilaus fu întrebat asupra dreptății acestui fapt: "Examinați numai dacă este folositor, a spus regele; căci de înată ce o acțiune este folositoare Patriei, este frumos să o faci". Iată dreptul ginților în cetățile antice. Un alt rege al Spartei, Cleomène, spunea că tot răul ce se putea face dușmanilor, era îmtotdeauna privit ca just de zei și de oameni.

Invingătorul putea să se folosească de victorie după bunul său plac. Nici o lege divină sau umană nu putea să oprească răsbumarea sau răutatea sa. In ziua în care Atena decretă că toti cei din Mitilene, fără deosebire de

Macrobiu, Saturnalele, III, 9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu, XLII, 57; XLV, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plutare, Agestias. 23; Apophtegascle Lacedemonicalier. Aristide el Insust nu face excepție; el pare să fi spus că dreptatea nu este obligatorie dela o cetate la alta: a se vedea ce spune Plutare, Viața lui Aristide, Cap. 25.

sex sau vârstă, ar fi exterminați, ca nu credea că ar depăși dreptul său; când a doua zi reveni asupra acestui decret și se mulțumi numai să omoare o mie de cetățeni și să le confiște toate pământurile, ea s'a crezut foarte indulgentă și foarte umană. După cucerirea cetății Plateea, oamenii au fost sugrumați, femeile vândute, și nimeni n'a acuzat pe îmvingător că ar fi violat vreun drept.

Răsboiul nu se făcea numai între soldați, ci se făcea împotriva întregei populații, bărbați, femei, copii, sclavi. Nu duceau războiu numai cu ființele omenești, ei si cu câmpurile si recoltele. Casele erau arse, copacii erau tăiați; recolta inamicului era aproape întotdeauna închinată zeilor infernali și prin urmare arsă 2. Animalele erau exterminate; se distrugeau chiar semănăturile care ar fi putut produce anul următor. Un răsboi putea să facă să dispară deodată numele și rassa unui întreg popor și să transforme un ținut fertil într'un desert. În virtutea acestui drept de răsboi, Roma a întins pustietatea împrejurul ei; din teritoriul unde Volscii aveau douăzeci și trei de cetăți, ea a făcut mlaștinele pontice; cele cincizeci si trei de orașe din Latium, au dispărut: în Samnium multă vreme s'a putut recunoaște locurile unde armatele romane trecuseră, nu atât după rămășitele lagărelor lor cât după singurătatea care domnea în împrejurimi 3.

Atunci când învingătorul nu extermina pe învinși, a vea dreptul să le suprime cetatea, adică să sfarme asociația lor religioasă și politică. Atunci culturile încetau și zeii erau uitați 4. Odată religia cetății distrusă, reli-

1 Thucydide, III, 50; III, 68.

<sup>1</sup> Titu-Liviu, VI, 31, VII, 22: Cum agris magis quam cum hominibus urendo populandoque gesserunt bella.

3 Titu-Liviu, II, 34; X, 15. Pliniu, Istoria naturală XXXV, 12. Euripide, Troienele, 25-88: νοσεί τὰ τῶν θεῶν οὐδέ τιμᾶσθαι θέλει. Uneori învingătorul lua pe zei cu dânsul. Alteori el se așeza pe pământul eucerit, își aroga ca un drept grija de a continua cultul zeilor sau erollor țării. Titu Liviu povestește că Romanii, stăpâni pe Lanuviu zi-au redat cultul", probă că prin simplul fapt al cu-ceririi el îi fusese răpit; au pus numai condiția să aibă și ei dreptul să între în templul Junouei Lanuvina (Titu Liviu, VIII, 14).

gia fiecărei familii dispărea și dânsa. Altarele se stingeau. Odată cultul dispărut, dispăreau și legile, dreptul civil, familia, proprietatea, tot ceace se sprijinea pe religie¹. Să ascultăm pe cel învins căruia i s'a lăsat vieața; el este obligat să pronunțe următoarea formulă: Dau persoana mea, orașul meu, pământul, apa care îl străbate, zeii mei de hotar, templele, obiectele casmice, toate lucrurile care aparțin zeilor, le dau poporului roman"².

Din acest moment zeii, templele, casele, pământurile, persoanele, aparțin învingătorul. Vom spune mai departe ce deveneau toate acestea sub dominația romană.

Pentru a încheia un tratat de pace era nevoe de un act religios. Încă din Iliada vedem crainici sfinți cari duc ofrandele destinate jurămintelor zeilor, adică mieii și vinul; șeful armatei, cu mâna pe capul victimelor, se adresează zeilor și le face promisiuni; apoi el înjunghie mieii și varsă libațiunea, pe când armata întreagă pronunță această formulă de rugăciune: "O zei nemuritori! faceți ca după cum această victimă a fost lovită de fier, tot așa să fie sfărâmat capul primului care-și va fi calcat jurământul". Aceleași rituri se continuă în întreaga istorie greacă. Încă din timpul lui Thucydide, un tratat se încheie printr'un sacrificiu. Șefii poporului, cu mâna pe victima sacrificată 4, pronunță o formulă de rugăciune, și se leagă în fața zeilor.

1 Invinsti pierdeau dreptul de proprietate asupra pământurilor lor. Thueydide I, 98; III, 50; III, 58. Plutare, Pericle, 11. Siculus Flaccus, De cond. agror. in Gromatici, edit. Lachmann p. 138: Bellis gestis victores populi te, ras omnes ex quibus victos ejeccerunt publicavere. Siculus Flaccus, p. 136: Ut vero Romani omnium gentium potiti sunt, agros ex hoste captos in victorem populum partiti sunt. Cicero, in Verrem, II, III, 6; De lege agraria, I, 2; II, 15. Appian, Răsboaiele civile, I, 7. În virtutea acestul principia solum provinciale aparținea de drept poporului roman; Galus II, 7; In provinciali solo dominium populi romani est.

<sup>2</sup> Titu Liviu, I, 38; VII, 31; XXVIII, 34. Polybiu, XXXVI, 2. Găsim formula de predare chiar în Plaut, Amphitryon: Urbem, agrum, aras, focos seque uti dederent (V, 71) deduique humanaque omnia, urbem et liberos (V. 101).

<sup>8</sup> Iliada III, 245-301.

\* Κατὰ ἱερῶν τελείων, Thucydide, V, 47. Cf. Xenofon, Anabass II. 2, 9: σφάξαντες ταῦρον καὶ κάπρον καὶ κριὸν, καὶ βάπτοντες ξίφος Fiecare popor invoacă zeii săi particulari și pronunță formula de jurământ care-i este proprie 2. Această rugăminte și acest jurământ făcut zeilor leagă părțile contractante. Grecii nu spun: a semna un tratat, ci spun: "a înjunghia victima jurământului, δρκια τέμνειν, sau a face libațiunea. σπένδεσθαι; și când istoricul vrea să dea numele acelora pe care în limbaj modern il-am numi semnatarii tratatului, spune: "iată numele acelora care au făcut libațiunea" 2.

Virgil, care descrie cu o atât de scrupuloasă exactitudine moravurile și obiceiurile romane, nu se depărtează prea mult de Homer, atunci când ne arată cum se face un tratat: "Se asează între cele două armate un rug, se clădește un altar divinităților care le sunt comune. Un preot îmbrăcat în alb aduce victima. Cei doi șefi fac libațiunea, invocă zeii, pronunță promisiunea lor; apoi victima este înjunghiată, iar carnea sa este așezată pe flacăra altarului" 4. Titu Liviu este de o claritate remarcabilă asupra acestui punct al dreptului public roman: "Un tratat nu poate fi făcut fără fetiali și fără săvârsirea riturilor sacramentale; căci un tratat nu este o convenție, o sponsio, ca între oameni; un tratat se închee prin pronunțarea unei rugăciuni, precatio, prin care se cere ca poporul care nu-și va ține promisiunile care au fost exprimate, să fie lovit de zei, așa cum victima a fost lovită de fetial" 5.

Singură această ceremonie religioasă, dădea conventiilor internaționale un caracter sfânt și inviolabil. Toată lumea cunoaște istoria furcilor caudine. O armată întreagă, prin intermediul consulilor, questorilor, tribunilor și centurionilor săi, făcuse o convenție cu Samniții. Insă nu fusese sacrificată nici o victimă, sau pronunțată

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thucydide, II, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem, V, 47; 'Ομνώντων τὸν ἐπιχώριον δραον ἔκαστος.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem V, 19.

<sup>4</sup> Virgil, XII, v. 13, 118-120, 170-174, 200-215. Cf. VIII, 641: Et

caesa jungebant foedera porca.

Titu Liviu, IX, 5. Acelas istorio de in alte parte, I, 24, descrieres complecte a ceremoniei si o parte din precatio. O vom gust dessemenes in Polybiu, III, 25,

vreo rugăciune, nici nu fusese luat vreun angajament, față de zei. Deaceea Senatul s'a crezut dator să spună că acea convenție nu avea nici o valoare si anulând'o. nici un pontif si nici un patrician n'a crezut că s'ar comite un act de rea credintă.

La cei vechi era părere constantă faptul că fiecare om nu avea obligații decât față de zeii săi particulari. Trebuie să ne amintim cuvântul unui oarecare grec, a cărei cetate adora pe eroul Alabandos; el se adresa unui om dintr'o altă cetate care adora pe Hercule: "Alabandos, spunca dânsul, este un zeu, pe când Hercule nu"1. Cu asememea idei, era necesar ca într'un tratat de pace, fiecare cetate să-si ia propriii săi zei ca martori ai jurămintelor sale. "Am făcut un tratat și am vărsat libatiuni, spun Plateenii Spartiaților; am jurat, voi, pe zeii părinților voștri, noi, pe zeii cari stăpânese țara noastră". Deobicei, căutau să invoace, dacă era posibil, divinităti cari să fi fost comune celor două orașe. Ei jurau pe acești zei care era vizibili tuturor, Soarele care luminează totul. Pământul care-i hrăneste. Insă zeii fiecărei cetăti si eroii săi protectori impresionau mult mai mult pe oameni si trebuia ca cei cari contractau să-i ia de martori dacă voiau să fie în adevăr legați prin religie.

După cum în timpul răsboiului zeii se amestecau cu luptătorii, tot astfel ei trebuiau să fie cuprinși în tratate. Se stipula deci că va fi si între zei aliantă, după cum era între camenii a două cetăti. Pentru a stabili această aliantă a zeilor, se întâmpla uneori ca două popoare să-și permită reciproc să asiste la serbările lor sfinte 3. Uneori îsi deschideau reciproc templele si făceau un schimb de rituri religioase. Roma hotărî într'o zi că divinitațea orașului Lamuvium va protegui de atunci înainte pe Romani, care vor avea dreptul să i se închine și să intre în templul său 4. Uneori ficcare din cele două părți contractante se angajau să aducă un cult zeităților

<sup>1</sup> Cicero, De natura Deorum, III, 19.

Tchucydide, II, 71.
Thucydide, V, 23. Plutare, Teseu, 25, 33.
Titq-Livlu, VIII, 14,

celeilalte părți. Astfel Elenii, făcând un tratat cu Etolienii, au adus apoi sacrificiu anual eroilor aliaților lor 1. Adeseori două orașe hotărau ca fiecare din ele să introducă în rugăciunile sale și numele celuilalt 2.

Era lucru obișnuit ca în urma unei alianțe să se reprezinte prin statui sau medalii divinitățile celor două orașe, dându-și mâna. Astfel avem medalii pe care vedem uniți pe Apollon din Milet și geniul Smyrnei, pe zeița Pallas a Sideenilor și pe Artemis a Pergilor, pe Apollon din Hyerapolis și pe Artemisa din Ephes. Virgil, vorbind de o alianță între Tracia și Troieni, ne arată penații celor două popoare uniți și asociați.

Aceste obiceiuri bizare răspundeau perfect ideei pe care și-o făceau cei vechi despre zei. Cum fiecare cetate îi avea pe ai săi, părea foarte natural ca acești zei șă figureze în lupte și în tratate. Răsboiul sau pacea între două orașe însemna răsboi sau pace între două religii. Dreptul ginților la cei vechi a fost mult timp fondat pe acest principiu. Când zeii erau dușmani, era răsboi fără iertare și fără nici o regulă; de îndată ce erau prieteni, oamenii erau legați între dânșii și aveau sentimentul datoriilor reciproce. Dacă se putea presupune că divinitățile poliade a două cetăți ar fi avut vreun motiv destul de puternic să fie aliate, și cele două cetăți atunci făceau la fel. Primul oraș cu care Roma a legat prietenie a fost Caere în Etruria, și Titu Liviu ne spune motivele: "In dezastrul invaziunei Galilor, zeii romani au găsit adăpost în Caere; ei au locuit acest oraș, au fost adorați acolo; o legătură sfântă de ospitalitate se formase între zeii romani și cetatea Etruscă i de atunci, religia nu mai îngăduia ca cele două orașe să fie dușmane, ele au rămas aliate pentru totdeauna.

de Scollast asupra aceluias vers.

\* Virgil, Encida, III, 15; Sociique penates. Cf. Titu Liviu I, 45; Deos consociatos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pausanias, V, 15, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Astfel Atena făcea rugăciuni pentru Chios şi reciproc. v. Aristophan, Păsările, v. 880 şi un curios fragment din Theopompiu, citat. de Scoliast asupra aceluiaş vers.

<sup>\*</sup> Titu-Liviu, V, 50, Aulu Gellu, XVI, 1 .

#### CAPITOLUL XVI

## Confederationile: Coloniile

Nu este nici o îndoială că spiritul grec a făcut sfortări pentru a se ridica deasupra regimului municipal; de foarte timpuriu, mai multe cetăți s'au întrunit într'un fel de fedrațiune; însă chiar aici, practicile religioase au tinut un mare loc. După cum cetatea avea altarul prytaneului, tot așa cetățile asociate au avut și ele altarul lor comun . Cetatea avea eroii săi, divinitățile sale poliade, serbările sale; confederația a avut deasemenea templul său, zeii săi, ceremoniile, aniversările sale, indicate prin prânzuri sfinte și prin jocuri sacre.

Grupul celor douăsprezece colonii ioniene din Asia Mică își aveau templul lor comun, numit Panioniul2, el era închinat lui Posseidon Heliconianul, pe care aceiași oameni îl slăviseră în Pelopones înainte de migratiunea lor 3. In fiecare an ei se reuneau în acel loc sfânt pentru a celebra serbarea numită Panionia; ei aduceau împreună un sacrificiu și împărțeau mâncărurile sfinte. Ōrașele doriene din Asia aveau templul lor comun pe promontoriul Triopium; acest templu era închinat lui Apollon și lui Poseidon și se celebrau acolo la aniversări, jocurile triopice 4.

Pe continentul grec, grupul de cetăți beoțiene avea templul lor închinat Atenei Itonia , si serbările sale anuale, Pambeotia. Cetățile acheene aveau sacrificiile lor comune la Ægium si ofereau un cult zeitei Demether 6 Pamachea.

<sup>1</sup> Έστία κοινή τῶν Αρκάδων. Pausanias, VIII, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Herodot, <u>I</u>, 143.

<sup>3</sup> Strabon, VIII, 7, 2. 4 Herodot, I, 148: Σολλεγόμενοι Ίωνες άγεσκου έορτην τη έθεντο οδνομα Πανώντα. Strabon, XIV, I, 20. Παντώντα συντελείται τω Ποσεδώνει και δυσία. Diodor, XV, 49.

<sup>Herodot I, 144, Aristide din Milet, in Fragmenta hist grec.
ed. Didot. vol. IV p. 324.
Pausanias, IX, 34.</sup> 

Cuvântul amficționie pare a fi fost termenul antic care desemna asociația mai multor cetăți. A fost încă din primele timpuri ale Greciei un număr destul de mare de amfictionii. E cunoscută accia din Calauria, din Delos, Thermopile și Delphi. Insula Calauria era centrul unde se înstruneau orașele Hermion, Epidaur, Prasies, Nauplia, Egina, Atena, Orchemenos. Aceste orașe săvârșeau acolo un sacrificiu la care nici un alt oraș nu lua parte <sup>1</sup>. Acelaș lucru se întâmpla la Delos, unde din timpuri foarte vechi, insulele vecine trimiteau reprezentanți pentru a celebra serbarea lui Apollon prim sacrificii, coruri și joeuri <sup>2</sup>.

Amphictionia din Termopile, mai cunoscută în istorie, nu era de altă natură decât cele precedente. Formată la origină îmtre cetăți care erau vecine<sup>3</sup>, ea avea templul vechei Demether, sacrificiile și serbarea sa anuală <sup>4</sup>.

Nu era amfictionie sau federație fără cult; "căci, spune cineva, aceași idee care a prezidat la fundarea orașelor a făcut să se instituiască și sacrificiile comune mai multor cetăți; vecinătatea și nevoia reciprocă apropriindu-i, ele au celebrat împreună serbări religioase și panegirice; o legătură de prietenie năștea din prânzul sfânt și din libațiunea făcută în comun".

¹ Strabon, VIII, 6, 14. Cu timpul s'au produs schimbări. Argieuii au luat locul cetății Nauplia în ceremonia sfântă şi Lacedemonienii pe acela al cetății Prasies.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thucydide, İII, 104: ἡν δὲ τὸ πάλαι μεγάλη σύνοδος εἰς τἡν Δῆλον τῶν Ἰώνων καὶ νησιωτῶν σὸν γόναιξι καὶ παισίν ἐθεώρουν, υαὶ ἀγών ἐποιεῖτο, χοροὺς τε ἄνηγον αὶ πόλεις.

Accastă amficționie a fost restabilită în secolul V de Atena, însă cu totul în alt stil.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eschin, 116, enumără popoarele care stăpâneau împreună templul έθνη μετέχοντα τοῦ ispoῦ; erau Tesalieni, Beotieni, Dorienii din tetrapolis, Ionienii, Perhebii, Magneții, Delopii și Locrienii, Eteenii, Ftioții, Malienii și Foceenii. Sparta figura ca o colonie a Doridei, Atena ca o parte a popoporului ionian. Cf. Pausanias X, 8; Harpocration V, ἀμφικτόονες.

<sup>6</sup> Strabon IX, 5, 17.

Idem, IX. 3, 6, Maineke a fost de părere că acest pasagiu erà interpolat și l-a tăiat din ediția sa. Desigur el este de un autor vechiu, foarte probabil de Strabon. Dealtminteri aceiași idea e exprimată de Denys din Halicarnassus, 14, 25,

Cetățile confederate trimeteau, în zilele indicate de religie, câtiva oameni cari erau îmbrăcați pentru moment cu un caracter sacerdotal si care erau numiti theori, pylagori, sau hieromnemoni. O victimă era sacrificată de fată cu dânșii, în cinstea zeului asociației și carnea friptă pe altar era împărtită între reprezentanții cetătilor. Acest prânz comun, întovărășit de immuri, de rugăciuni si de jocuri, era dovada și legătura asociației. Dacă unitatea grupului elenic s'a manifestat vreodată clar în spiritul Grecilor, aceasta a fost numai prin intermediul zeilor comuni si a ceremoniilor sfinte, la care se adunau. După imaginea divinităților poliade, ei avură un Zeus Panhelenic. Jocurile olimpice, istmice, nemeice, pythice, erau mari solemnităti religioase la care au fost admisi cu timpul toți Grecii, Ficare oraș trimetea teoria sa pentru a lua parte la sacrificii. Patriotismul gree n'a cunoscut mult timp decât această formă religioasă. Thucydide aminteste în mai multe locuri de zeii cari sunt comuni Helenilor 2, si atunci când Aristofan roagă pe compatrioții săi să renunțe la luptele lor interne, el le spune: "Voi care la Olimpia, la Thermopyle și la Delfi, stropiți altarele cu aceiași apă lustrală, nu mai sfășiați Grecia prin certurile voastre, ci unițivă împotriva barbarilor \*.

Aceste amficționii și aceste confederații aveau foarte puțin rol politic. Dacă ne-am închipui theoriile din Thermopyle, din canionium sau Olimpia ca un comgres sau un stat federal, ne-am face o părere greșită. Chiar dacă acesti oameni au fost uneori îndemnați să se ocupe de interesele materiale și politice ale asociațiilor, aceasta nu se întâmpla decât în mod excepțional și sub imperiul umor circumstanțe particulare. Aceste amphicționii nici nu împedicau măcar pe membrii lor de a se răsboi între

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Platon Legile XII, p. 950: Θεωροός.... Πυθώδε τῷ ᾿Απόλλων: καὶ εἰς ϶Ολυμπίαν Δίι καὶ ἐς Νεμέαν καὶ ἐς Ἰσθμόν χρὴ πέμπειν, κοινωνούντες θοσιών καὶ ἀχώνων τούτοις τοῖς θεσίς.

κοινωνούντες θοσεών και άτώνων τούτοις τοῖς θεσίς.
Τὰ ἱερὰ τὰ κοινὰ τῆς Ελλάδος (Thueyd. III, 58). Θεοί ὁμοβώμιος και κοινοί τῶν Ελλήνων (Id. III 59; V, 18).

<sup>3</sup> Aristofan, Lysistrata, v. 1130 si urm.

dânșii. Atribuțiile lor obicinuite mu consistau în a delibera asupra intereselor, ci în a cinsti zeii, a săvârși ceremoniile, a menține armistițiul sacru în timpul serbărilor și dacă theoriile se organizau uneori ca un tribunal și aplicau o pedeapsă unuia din orașle asociației, aceasta nu se întâmpla decât atunci când acel oraș ar fi neglijat vreo datorie religioasă sau atunci când ar fi uzurpat vreun pământ consacrat divinității 1.

Instituții asemănătoare au existat în vechea Italie. Orașele din Latium aveau fériile latine: reprezentanții lor se adunau în fiecare an în sanctuarul lui Jupiter Latiaris, pe muntele Albanus. Un taur alb era sacrificat și carnea sa era împărțită în atâtea bucăți câte cetăți confederate erau <sup>2</sup>. Cele douăsprezece orașe ale Etruriei aveau deasemenea templul lor comun, serbarea lor anuală,

jocurile lor prezidate de un mare preot .

Se știe că nici Grecii, mici chiar Romanii n'au practicat colonizarea la fel cu modernii. O colonie nu era o dependență sau o anexă a statului colonizator; era ea însăși un stat complet și independent. Totuși, o legătură de natură particulară exista între colonie și metropolă și aceasta ținea de felul în care fusese fundată colonia.

Nu trebuie să credem într'adevăr, că o colonie se forma la întâmplare, sau urmâmd capriciului unui oarecare număr de emigranți. Un grup de aventurieri nu putea niciodată să fundeze un oraș și nu avea dreptul, după părerea celor vechi, să se organizeze în cetate. Erau oarecari reguli cărora trebuiau să se conformeze. Prima condiție era să poseadă înainte de toate un foc sfânt; a doua, să aducă cu dânșii o persoană capabilă să săvârșească

amfictioniile s'au ocupat și de interese politice.

2 Denva. IV. 49 "Iva goveorous vot gaverocid

3 Titu Liviu, V, 1.

<sup>1</sup> Numai cu mult mai tărziu, în timpul lui Filip Macedoneanul

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys, IV, 49 °Iva συνερχόμενοι πανιγορίζωσι και εστιώνται και κοινών ερών μεταλαμβάνωσι. Varron VI, 25. Latinae feriae, a Latinis populis quibus ex sacris carnem petere jus fuit cum Romanis. Plinia, Ist. nat., III, 9, 69: Cum his carnem in mente Albane soliti accipere populi. Cf. Titu Liviu, XLI, 16, Denys, IV, 49: Ένος ταύρουξκοινώς όπο πασών θυσμένου, μέρος έκάστη το τεταγμένον λαμβάνέι.

riturile fundării. Emigranții cereau toate acestea metropolei. Ei luau cu dânșii focul aprins la altarul sfânt i; luat în acelaș timp un fundator, care trebuia să aparțină uneia din familiile sfinte ale cetății . Acesta practica fundarea orașului nou, urmând aceleași rituri care fuseseră săvârșite altă dată pentru orașul din care eșea . Focul altarului stabilea pe vecie o legătură de religie și de rudenie între cele două orașe. Cetatea care-l furnizase era numită cetate-mamă 4. Aceia care-l primise era față de dânsa în situația unei fiice 5. Două colonii ale aceluiași oraș se numeau între ele cetăți surori 6.

Colonia avea acelaș cult ca și metropola ; ea putea avea câțiva zei particulari, trebuia însă să păstreze și să cinstească divinitățile poliade ale orașului din care eșise. Cele douăsprezece cetăți ioniene ale Asiei Mici, care erau socotite colonii ateniene, nu pentrucă ar fi fost compuse din Atenieni, ci pentrucă luaseră foc din prytaneul Atenie și luaseră cu dânsele fundatori atenieni, aduceau un cult divinităților din Atena, celebrând serbările lor , și le trimeteau în fiecare an sacrificii și theorii . Astfel făceau coloniile Corintului și ale cetății Naxos . Deasemeni Roma, colonia cetății Alba și prin aceasta a Laviniumului, făcea în fiecare an un sacrificiu pe muntele Albanun și trimetea victime la Lavinium "unde erau penații săi" 11. Un vechiu obicei al Grecilor era ca

<sup>2</sup> Herodot, I, 146, Thucydide, I, 24; VI, 3-5; Diodor V, 53, 59, 81, 83, 84; Plutare, *Timoleon*.

<sup>3</sup> Thucydide, III, 34; VI, 4. Varron, De lingua lat. V, 143: Colo-

nice nostrae item, conditae ut Roma.

<sup>4</sup> Atenienii sunt numiți de Herodot părinții Ionienilor, VII, 51; VIII 22.

Această idee e adescori exprimată de cei vechi. Polybiu, XII, 10; Denys, III; Titu-Liviu, XXVII, 9. Platon, Legile, VI; Thucydide, I, 38.

Polybin, XXII, 7, 11; Plutare, Timoleon, 15.

<sup>1</sup> Thueydide. VII, 4; Polybiu, IX; Strabon, IV, 1, 4.

<sup>8</sup> Herodot, I, 147; VII, 95.

<sup>9</sup> Thucydide, I, 25, Scholiastul lui Aristofan, Norii, 385; Isocrate, Panegyrice, 7, 31.

16 Diodor, XII, 30: Thucydide VI, 3.

i 11 Varron, De lingua latina, V. 144: Denya II, 52: Plutare, Coriolan, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Etymologicum magnum, V: Πρυτανεία; Herodot I, 136.

metropola să trimeată coloniei pontifi, care prezidau cul-

tul său și vegheau la menținerea riturilor 1.

Aceste legături religioase între colonii și metropole au rămas foarte puternice până în secolul V-lea al erei noastre. Cât despre o legătură politică, multă vreme cei vechi nu s'au gândit să stabilească vreuna?.

## CAPITOLUL XVII

## Romanul; Atenianul

Aceiași religie care a fundat societățile și le-a guvernat mult timp, a format și sufletul omenesc și-a făurit omului caracterul său. Prin dogmele și practicile sale, dădu Romanului și Grecului un anumit fel de a gândi și de a acționa și anumite obiceiuri, de care ei nu s'au putut desface multă vreme. Ea arăta omului pretutindeni zei. Zei mici, zei foarte supărăcioși și rău voitori. Strivea omul sub frica de a nu avea zeii împotriva sa și nu-i lăsa nici o libertate în actele sale.

E interesant de văzut ce loc ocupă religia în vieața unui Roman. Casa este pentru dânsul ceeace este pentru noi un templu; el găsește într'însa cultul și zeii săi. Căminul său este un zeu; percții, ușile, pragul, sunt zei la rândul lor. Pietrele de hotar, care înconjură ogorul, sunt iarăși zei. Mormântul este un altar și strămoșii săi sunt ființe divine.

Fiecare din acțiunile sale zilnice este un rit. Intreaga sa zi aparține religiei. Dimineața și seara invocă focul sacru, penații, strămoșii săi; plecând de acasă sau întorcându-se, le adresează o rugăciune. Fiecare prânz este un act religios pe care-l împarte cu divinitățile sale

<sup>1</sup> ΣΕθος ήν άρχιερέας λα μητροπόλεως λαμβάνειν, Scholiastul lui Thucydide, I, 25.

Această legătură politică abia încercată de cetatea Corint (Thucydide 1, 56) n'a fost în adevăr constituită decât în cleruchiile Atenei și coloniile romane; unele și alteie sunt de dată relativ recentă, și nu ne vom ocupa de ele aci.

casnice. Nașterea, inițierea, luarea togei, căsătoria și aniversările tuturor acestor evenimente, sunt actele solemne ale cultului său.

El pleacă de acasă și aproape nu poate să facă un pas fără să întâlnească un obiect sfânt; fie o capelă, fie un loc pe care odinioară a căzut trâsnetul, fie un mormânt; aci e nevoit să se reculeagă și să pronunțe o rugăciune; aci trebuie să-și întoarcă ochii și să-și acopere fața pentru a evita vederea unui obiect funest.

In fiecare zi săvârșește sacrificii în casa sa, în fiecare lună în curie și de mai multe ori pe an în gens sau în tribul său. În afară de toți acești zei, el mai datorește un cult și acelora ai cetății. La Roma erau mai mulți zei decâit cetăteni.

Face sacrificii pentru a multumi zeilor; mai face altele și în număr mult mai mare pentru a le stâmpăra mânia. Într'o zi ia parte la o procesiune și dansează într'un ritm antic, la sunetul flautului sfânt. Intr'o altă zi el conduce carele în care sunt culcate statuile zeităților. Altă dată este serbarea numită lectisternium; într'una din străzi este aranjată o masă încărcată de bucate; pe paturi sunt culcate statuile zeilor și fiecare Roman trece înclinându-se, purtând o coroană pe cap și o ramură de laur în mână.

Ei au o serbare pentru semănături, una pentru seceriș, alta pentru tăiatul viei. Mai înainte ca grâul să fi legat spic, el a trebuit să facă mai mult de zece sacrificii și să invoace vreo zece divinități particulare pentru succesul recoltei sale. Are mai ales un mare număr de serbări închinate morților, căci se teme de dânșii.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Asupra procesiunei, numită tensae vezi Titu-Liviu, V, 41; Sue toniu, Vespasian, 5; Festus, ed. Mueller, p. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu, XXXIV, 55; XL, 37; Pliniu XXXII, 2, 10.
<sup>3</sup> Plaut, Amphitrion, II, 2, 145, Ovidiu (Fistes, V, 421 și urm.) descrie riturile obișnuite pentru a goni strigoli; trebue să te scoli la miezul nopții, să străbați casa cu pictoarele goale, să trosnești degetele, să ții în gură boabe negre de fasole și să le scuipi pe jos, intoreând capul și spunând: "Iacă ce dăruesc; prin aceste boabe de fasole, mă răscumpăr". Spiritele adună boabele și încântate pleacă. Acesta este ritul antic.

Nu pleacă niciodată de acasă fără să se uite dacă nu apare cumva vreo pasăre de piază rea. Sunt cuvinte pe care nu îndrăzmește să le pronunțe nici odată în vieața sa. Dacă are vreo dorință, și-o scrie pe o tabletă pe care o depune la picioarcle statuii vreunui zeu<sup>1</sup>.

In fiecare moment consultă zeii și vrea să le știe voința. Iși găsește toate hotărîrile sale în măruntaiele victimelor, în sborul păsărilor, sau în interpretarea fulgerelor<sup>2</sup>. Faptul că se anunță o ploaie de sânge sau existența unui bou care să vorbească, îl turbură și-l face să tremure; mu va fi liniștit decât după ce o ceremonie expiatorie l-a împăcat cu zeii săi<sup>3</sup>.

Nu pornește de acasă decât cu piciorul drept; nu-și taie părul decât pe lună plină. Poartă asupra lui amulete. Impotriva incendiului își acoperă pereții locuinței sale cu tot felul de inscripții magice. Știe diferite formule pentru a înlătura boala, și altele pentru a o vindeca; trebuie însă ca aceste formule să fie repetate de douăzeci și șapte de ori și de fiecare dată să scuipi într'un anumit fel <sup>4</sup>. El nu ia cuvântul la Senat dacă victimele n'au dat semne favorabile. Părăsește adunarea poporului dacă a auzit țipătul unui șoarece. Renunță la planurile cele mai bine hotărîte, dacă a zărit o piază rea sau dacă a auzit un cuvânt funest. Este brav în luptă, cu singura condiție însă, ca auspiciile să-i asigure victoria.

Romanul despre care am vorbit aici nu este omul din popor, omul slab de spirit pe care mizeria și ignoranța îl fac superstițios. Am vorbit de patrician, de omul nobil, puternic și bogat. Acest patrician e rând pe rând

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Juvenal, Satire, X, 55. Despre acest lucru găsim mărturle și în tabletele de plumb găsite la Delfi de di. Carapanes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cicero, De divinitate, I, 2. Nihil publice sine auspiciis nec domi nec militiae gerebatur. Valeriu-Maxim, II, 2, 1 apud antiquos, non solum publice, sed etiam privatim, nihil gerebatur sine auspicio prius sumpto.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Titu-Liviu, XXIV, 10, XXVII, 4; XXVIII, 11, et alias passim.
<sup>4</sup> A se vedea între altele formulele pe care le dă Caton, De re rust., 166 și Varron, De re rust., II, 1, 137. Cf. Pliniu, I. n. XXVIII, 2-5 (4-23).—Legea celor douăsprezece table pedepsește omul qui fruges excantassit (Plinius, XXVIII, 17; Servius, ad Eclogas, VIII, 99; cf. Cleeron, De rep. IV, 10).

militar, magistrat, consul, agricultor, comerciant; însă pretutindeni și întotdeauna este preot și gândirea sa este fixată asupra zeilor. Patriotism, dragoste de glorie, de bani, oricât de puternice ar fi aceste sentimente asupra sufletului său, frica de zei stăpânește totul. Horațu a spus cuvântul cel mai adevărat asupra Romanului: Temându-se de zei a devenit stăpânul pământului.

## Dis te minorem quod geris, imperas.

S'a zis că aceasta era o religie politică. Dar putem oare să ne închipuim că un Senat de 300 de membri, un corp compus din trei mii de patricieni, să se fi putut înțelege cu o asemenea unanimitate pentru a înșela poporul ignorant? Si aceasta timp de secole, fără ca printre atâtea rivalităti, lupte, uri personale, să nu se fi ridicat niciodată o voce care să spună: toate acestea sunt minciuni. Dacă un patrician ar fi trădat secretele castei sale, dacă adresându-se plebeilor, care suportau nerăbdători jugul acestei religii, i-ar fi scăpat și liberat odată de aceste auspicii și sacerdoții, acest om ar fi dobîndit imediat o asa de mare trecere, încât ar fi devenit stăpânul întregului Stat. Şi putem care crede că, dacă patricienii m'ar fi crezut în religia pe care o practicau, o asemenea tentație n'ar fi fost destul de puternică, pentru a determina cel putin pe unul dintre ei să reveleze secretul? Nu înșelăm profund asupra naturii umane dacă presupunem că o religie ar putea să se stabilească prin conventie si să se sustină prin impostură. Să căutăm în Titu Liviu decâte ori această religie stânjenea chiar pe patricieni, de câteori a pus în cumpănă Senatul și i-a împedicat acțiunea și numai atunci să spunem dacă această religie a fost inventată pentru comoditatea camenilor politici. Abia pe timpul lui Cicero a început să se creadă că religia putea fi folositoare guvernământului: atunci însă religia era deja moartă în suflete.

Să luăm un Roman din primele secole; să alegem unul din cei mai mari răsboinici, pe Camilus, care a fost de cinci ori dictator și care a învins în mai mult de zece

lupte. Pentru a avea notiunea exactă trebuie să ni-l reprezentam în aceiași măsură și preot și răsboimic. Apartinea gintei Furia: pronumele sau e un cuvânt care desemnenză o funcție sacerdotală. Copil, a purtat toga pretextă, care indică din ce castă face parte si bulla, care înlătura spiritele rele. A crescut asistând în fiecare zi la ceremoniile cultului. Si-a petrecut tinerețea instruindu-se în riturile religioase. E adevărat că atunci când a isbucnit un răsboi, preotul s'a făcut soldat; a fost văzut, rănit în coapsă, într'o luptă de cavalerie, smulgându-si fierul din rană și continuând să lupte. După mai multe campanii a fost ridicat în magistratură; a l'acut sacrificii publice, a judecat, a comandat armate. Sosi o zi când s'au gândit la dânsul pentru dictatură. In acciasi zi magistratul în funcțiune, după ce s'a recules în timpul unei nopți senine, a consultat zeii; gândul său era la Camilus, al cărui nume îl pronunta încet și ochii săi erau fixați pe cer, unde căutau prevestiri. Zeii n'au trimis decât foarte bune, aceasta însemna că le era agreabil Camilus: deci el este numit dictator.

Iată-l șef de armată; ese din oraș, nu fără a fi consultat auspiciile și sacrificat multe victime. Are sub ordinele sale mulți ofițeri, aproape tot atâți preoți, un pontif, auguri, aruspicii, pularii, victimarii și un soldat

care purta focul sfânt.

E însărcinat să termine răsboiul împotriva cetății Veii, care este asediată fără succes de nouă ani. Veii este un oraș etrusc, adică aproape un oraș sfânt; trebuie să lupți mai mult cu credința decât cu îndrăsneala. Dacă de nouă ani Romanii sunt întotdeauna învinși, aceasta înseamnă că Etruscii cunosc mai bine riturile, care sunt plăcute zeilor și formulele magice, care întorc zeii de partea lor. Roma, la rândul său, a deschis cărțile sibiline și a căutat într'însele voința zeilor. A observat că feriile latine au fost pângărite de vreun viciu de formă și a reînoit sacrificiul. Etruscii au totuși superioritatea; nu le rămâne decât o singură resursă: să răpească un preot etrusc și să afle dela dânsul secretul zeilor. Un preot veian e luat prizonier și dus la Senat: ...Pentru ca

Roma să aibă victoria, spune dânsul, trebuie să coboare nivelul lacului Alban, păzindu-se bine să nu cumva să se scurgă apa în mare". Roma ascultă și sunt tăiate o înfinitate de canaluri si de locuri de scurgere si apa lacului se pierde în câmpie. În acest moment este ales dictator Camilus. El se duce în lagăr, în aproprierea cetătii Veii. E sigur de succes: căci toate oracolele au fost consultate, toate ordinele zeilor au fost săvârsite; dealtfel, înainte de a pleca din Roma, el a promis zeilor protectori serbări si sacrificii. Pentru a învinge nu neglijează mijloacele omenești; mărește armata, întăreste disciplina, sapă o galerie subterană pentru a putea pătrunde în cetate. Ziua atacului soseste: Camilus ese din cortul său; consultă auspiciile și sacrifică victimele. Pontificii și augurii îl înconjoară; îmbrăcat cu paludamentul, el invoacă zeii: "Sub conducerea ta, Apollo, și prin voința ta, care mă inspiră, merg pentru a cuceri și distruge cetatea Veii; ție, dacă vei fi învingător, îți promit și-ți închin a zecea parte din pradă". Insă nu este suficient să ai zeii de partea ta; inamicul are deasemenea o divinitate puternică, care-l apără. Camilus o evoacă prin această formulă..: Junona regină, care în prezent locuiesti în cetatea Veii, te rog vino cu noi învingătorii; urmează-ne în orașul nostru, primește cultul nostru; fie ca orașul nostru să devină al tău". Apoi, după ce sacrificiile sunt săvârsite, rugăciunile spuse, formulele recitate, când Romani sunt siguri că zeii sunt de partea lor și că mici unul nu mai apără inamicul, ei dau asaltul și orașul este luat. Acesta este Camilus. Un general roman e un om care știe să lupte admirabil, care cunoaște mai ales arta de a se face ascultat, care însă crede profund în auguri, care săvârșește în fiecare zi acte religioase și care-i convins că ceia ce importă mai mult nu este curajul și nici disciplina, ci enunțarea câtorva formule exact spuse, după prescripția riturilor. Aceste formule adresate zeilor îi determină și-i constrâng aproape întotdeauna să-li dea victoria. Pentru un astfel de general recompensa supremă este faptul că Senatul îi îngădue să săvârșească sacrificiul triumfal. Atunci se urcă pe carul sfânt, care

este înhămat cu patru cai albi, aceiași care duc statuiu lui Jupiter în zilele de mari procesiuni, e îmbrăcat cu toga sfântă, aceiași cu care sunt îmbrăcați zeii în zilele de sărbătoare; are capul încununat; în dreapta ține o ramură de lauri, în stânga un sceptru de fildeș; acestea sunt tocmai atributele și costumul pe care le poartă statuia lui Jupitetr <sup>1</sup>. Sub această majestate, aproape divină, el se arată concetățenilor săi și merge să aducă omagii adevăratei majestăți a celui mai mare zeu roman. El urcă Capitoliul și ajuns în fața templului lui Jupiter, sacrifică victimele.

Teama de zei nu era un sentiment propriu Romanului; ea stăpânea la fel și sufletul Grecului. Aceste popoare, formate la origine de religie, hranite si crescute de dânsa, au păstrat foarte mult timp pecetea educației lor primitive. Sunt cunoscute scrupulele Spartanului care nu începe niciodată o expediție decât dacă-i lună plină", care sacrifică mereu victime, pentru a ști dacă trebuie să lupte și care renunță la întreprinderile cele mai bine concepute și cele mai necesare, pentrucă un semn rău îl sperie. Atenianul se deosibeste de Roman și de Spartan prin foarte multe trăsături de caracter si de spirit. Li se aseamănă însă prin teama de zei. O armată ateniană nu intră niciodată în campanie înainte de a saptea zi a lunei și când o flotă vrea să pornească pe mare, au mare grije să aurească din nou statuile lui Palas Atena.

Xenofon asigură că Atenieniî au mult mai multe ser-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu Liviu, V, 23: Curru albis equis juncto... Jovis Solisque equis. Idem, X, 7: Qui Jovis Optimi Maximi, ornatu decoratus, curru curato vectus in Capitolium. Pliniu, I. N. XXXIII, 7, 36. Jovis simulacri faciem minio inlini solitum triumphantiumque corpora. Denys, II, 34; 5, 47, Appian, Răsboaiele punice, 66, Cf. Juvenal, X, 38: In tunica Jovis.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Herodot, VI, 106: "Când s'a aflat debarcarea Persilor, Spartanii au voit să eară în ajutor Atenienilor; însă nu le-a fost posibil să pornească imediat; căci nu voiau să violeze regula (τὸν νόμον, regulă religioasă); el spusesră că nu vor porni în campanie decât în ziua când va fi luna pilnă". Istoricul nu ne spune dacă nu cumva acesta nu era decât un pretext. Trebne să judecăm pe cei vechi după ideile lor si nu după ale noastre.

bări religioase decât oricare alt popor gree. "Ce de victime oferite zeilor, spune Aristofan, ce de temple! ce de cetăți, ce de procesiuni sacre! În orice clipă a anului vedem banchete religioase și victime încoronate". "Noi, spune Platon, oferim cele mai numeroase sacrificii și facem pentru zei procesiunile cele mai strălucite și cele mai sfinte".

Cetatea Atenei și întreg teritoriul ei sunt acoperite de capele și temple; unele sunt pentru cultul cetății, altele pentru cultul triburilor și al demelor, sau pentru cultul familiilor. Fiecare casă este ea însăși un templu și aproape în fiecare ogor este un mormânt sacru.

Atenianul pe care ni-l închipuim așa de nestatornic. așa de capricios și de liber cugetator, are, dimpotrivă un ciudat respect pentru vechile tradiții și vechile rituri. Principala sa religie, aceeia care obtine dela dânsul devotiunea cea mai ferventă, este religia strămosilor si a eroilor. El are cultul morților și se teme de dânșii. Una din legile sale îl obligă să le ofere în fiecare an prinosul recoltei; o altă lege îi interzice să pronunțe vreun cuvânt care ar putea să le provoace mânia 4. Tot ceia ce se leagă de antichitate este sfânt pentru Atenieni. Au vechi culegeri în care sunt consemnate riturile si niciodată nu se depărtează de dânsele : dacă un preot ar introduce în cult cea mai ușoară inovație, ar fi pedepsit cu moartea. Riturile cele mai bizare sunt păzite din secol în secol. Intr'o zi a anului. Atenianul face un sacrificiu în onoarea Arianei și fiindcă se spunea că iubita

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Xenofon, Resp. ath., III, 2. Sophocle spune că Atena este cea mai credincioasă cetate (Oedip la Colona, 1007). Pausanias observă I, 24 că Atenienii erau mai atenți decât toate celelalte popoare, în privința cultului zeilor.

<sup>2</sup> Aristofan, Norii.

<sup>3</sup> Platon, Alcibiade, II, p. 148.

<sup>4</sup> Plutare Solon, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A se vedea ce spune Isocrate despre fidelitatea celor vechi pentru riturile antice, Areopagitica, 29-30. Cf. Lyisias, adv. Nichomarch., 19: τὰ ἐχ τῶν χύρδεων θύοντες.

Demosthene aminteste deasemenes vechiul principiu care cere ca sacrificiile să fie făcute după riturile celor vechi, fără să fie nimic omis și nici schimbat. (in Neaeream, 75).

lui Thezeu ar fi murit în timpul facerei, atunci ei sunt obligați să imite țipetele și mișcările unei femei în timpul facerei. Ei mai celebrau o altă serbare anuală, numită Oschophories și care este pantomina întoarcerei lui Thezeu în Atuca; atunci se încununează caduceul unui crainic, căci crainicul lui Thezeu își încununase caduceul; se scot anumite țipete pe cari presupun că le-ar fi scos crainicul, și se formează o procesiune în care fiecare poartă costumul care se obicinuia pe timpul lui Thezeu. Mai este o altă zi în care ori ce Athenian își fierbe legumele întro oală de o formă determinată; aceasta este un rit a cărui origine se pierde în depărtata antichitate, al cărui sens nu mai este înțeles, și totuși este păstrat cu sfințenie în fiecare an .

Athenianul ca și Romanul, are zile faste și nefaste; în zilele nefaste, nimeni nu se căsătorește, nu se începe nici o întreprindere, nu se țin adunări, nu se distribue justiția. Ziua a optsprezecea și a nouăsprezecea a fiecărei luni sunt întrebuințate pentru purificațiuni. În ziua Plynteriilor, zi nefastă prin excelență, se acopere marea statuie a divinității poliade 2. Dimpotrivă, în ziua Panatheneelor, vălul zeiței este purtat în mare procesiunc și toți cetățenii, fără deosebire de vârstă și rang, trebuie să-i facă cortegiu. Athenianul aduce sacrificii pentru rodnicia recoltelor, pentru ploaie sau timp frumos, pentru a lecui boalele sau a goni foametea sau ciuma.

Athena are culegerile sale de oracole antice, după cum Roma are cărțile Sybiline, și întreține în Prytaneu oameni cari-i prezie viitorul<sup>3</sup>. Pe străzi se puteau întâlni la fiecare pas prezicători, preoți, tălmăcitori de visuri <sup>4</sup>. Athenianul crede în prevestiri; un strămut sau țiuitul urechilor îl opresc în executarea vre unei întreprinderi <sup>5</sup>.

<sup>1</sup> Plutare, Tezen, 20, 22, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Platon, Legile, VII, p. 800: "Ημέραι μή καθαραί άλλ' ἀποφράδες. Philochor, Fragmente, 183. Xenophon, Hellenicele, I, 4, 12.

<sup>3</sup> Aristofan, Paz, 1084.

<sup>4</sup> Thucydide, II, 8. Platon vorbeste și de "sacrificatorii și de prezicătorii ambulanți cari asaltau porțile celor bogați". (Politica, II).

5 Aristofan și comentatorul său, Aves, 721. Enripide, Ion, 1189.

Nu se îmbarcă nici o dată fără a consulta auspiciile <sup>1</sup>. Inainte de a se căsători, are grije să consulte sborul păsărilor <sup>2</sup>. Crede în cuvinte magice și dacă este bolnav, poartă la gât amulete <sup>3</sup>. Adunarea poporului se împrăștie de îndată ce cineva anunță că a văzut pe cer un semn funest <sup>4</sup>. Dacă un sacrificiu a fost întrerupt de o veste rea, el trebuie să fie reînceput <sup>5</sup>.

Athenianul nu începe nici odată o frază fără să invoace mai întâiu norocul . La tribună, oratorul debutează de obicei printr'o invocare adresată zeilor și eroilor cari locuiesc acel ținut. Poporul este condus, spunându-i-se tot felul de oracole. Oratorii, pentru a face să prevaleze părerea lor, repetă în tot momentul: Astfel ordonă zeita.

Nicias aparține unei mari familii bogate. Fiind încă foarte tânăr, conduce la sanctuarul din Delos o-theorie, adică victime și un cor pentru a cânta laude zeului în timpul sacrificiului. Intors la Atena, aduce ca omagiu zeilor o parte din averea sa, dedicând o statue Athenei și o capelă lui Dyonisos. Rând pe rând este hestiator și face cheltuielile ospățului sfânt al tribului său; Choreg, și întreține un cor pentru serbările religioase. Nu trece o zi în care să nu ofere vre un sacrificiu zeilor. Are un prezicător în permanență lângă dânsul, care nu-l părăsește și pe care-l consultă asupra afacerilor publice, ca și asupra intereselor sale particulare. Numit general, con-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristofan, Aves, 596.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristofan, Aves, 718. Xenofon, Memorabileie, I, 1, 3: "Ei cred în preziceri, întreabă sborul păsărilor, cântecele, semnele, măruntaiele victimelor". Xenofon asigură că Socrate credea în auguri și recomanda studierea științei divinațiunei; ibidem, I 1, 6; IV, 7, 10. El însuși era foarte superstițios; credea în vise, (Anabasis, III, 1; IV, 3) consulta măruntaiele victimelor; (ibid., IV, 3) era înconjurat de prezicători (ibid., V, 2, 9; VI, 4, 13). A se vedea în Anabasis scena înmormântării.

<sup>\*</sup> Plutaro ne dă acest detaliu relativ la Pericle însuşi. (Plut. Pericles, 37, după Theophrast.

Aristofan, Acharnienii, 171.

<sup>6</sup> Plutare, Thezeu, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aristofan, Aves, 436.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Licurg, In Leocratem, 1. Aristofan, Cavalerii, 903, 999, 1171, 1179.

duce o expediție împotriva Corintului; pe când se întoarce învingător la Atena, observă că doi din soldații morti au rămas neînmormântați pe teritoriu dușman; e cuprins de un scrupul religios; opreste flota si trimite un crainic să ceară Corintienilor permisiunea de a înmormânta cele două cadavre. Câtva timp după aceia. poporul atenian deliberează asupra expediției din Sicilia. Nicias urcă la tribună și declară că preoții și prezicătorul său anunță prevestiri cari se opun expediției. E adevărat că Alcibiade are alti prezicători cari debitează oracole în sens contrariu. Poporul este nehotărît. Vin oameni cari se întore din Egypt; au consultat pe zeul Amon, care începe să fie foarte mult cinstit și aduc acest oracol: Atenienii vor cuceri pe toti Siracusienii. Poporul se hotărăste îndată pentru răsboi 1.

Nicias, cu toate că fără voia lui, comandă expediția. Inainte de plecare, îndeplinește un sacrificiu, după obiceiu. Duce cu dânsul, cum face orice general, o trupă de prezicători, de sacrificatori, de haruspici si de heralzi. Flota duce altarul său: fiecare vas are o emblemă care reprezintă un zeu.

Dar Nicias are puțină speranță. Nenorocirea nu-i anunțată prin destule minuni? Corbii au dărâmat o statue a zeitei Pallas; un om s'a mutilat pe un altar; si plecarea are loc în zilele nefaste ale Plynteriilor! Nicias știe prea bine că acest răsboiu îi va fi fatal lui și patriei sale. Deaceia. în tot cursul acestei campanii, îl vedem totdeauna plin de frică și circumspect; nu îndrăznește aproape niciodată să dea semnalul unei lupte, el care-i cunoscut ca un soldat asa de brav si un general asa de priceput.

Siracusa nu poate fi cucerită si după pierderi crude trebuie să se decidă să se întoarcă la Atena. Nicias pregătește flota pentru întoarcere; marea este liberă încă. Dar survine o eclipsă de lună. Consultă prezicătorul; prezicătorul îi răspunde că prevestirea e contrară și că trebuie să astepte de trei ori nouă zile. Nicias se supune;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutare, Nicias, 4, 5, 6, 13.

își petrece tot acest timp în neacțiune, oferind importante sacrificii pentru a îmblânzi mânia zeilor. În a cest timp dușmanii închid portul și-i distrug flota. Nu-i mai rămâne decât să se întoarcă pe uscat; lucru imposibil; nici dânsul și nici vre unul din soldați nu scapă din mâna Siracusanilor.

Ce spun Atenienii la vestea dezastrului? Cunoștean curajul personal a lui Nicias și admirabila sa constanță. Nu se gândiră nici să-l critice de a fi urmat preceptele religiei. Un singur lucru găsiră să-i impute, acela de a fi luat un prezicător necunoscător. Căci prezicătorul se înșelase asupra prevestiri eclipsei de lună: ar fi trebuit să știe că, pentru o armată care vrea să se retragă, luna care-și ascunde lumina e o prevestire favorabilă.

### CAPITOLUL XVIII

# Despre omnipotența Statului; cei vechi nu au cunoscut libertatea individuală

Cetatea fusese fundată pe baza unei religii și constituită ca o Biserică. De aci forța sa; de aci și omnipotența și stăpânirea absolută pe care o exercita asupra membrilor săi. Intr'o societate stabilită pe asemenea principii, libertatea individuală nu putea să existe. Cetățeanul era supus în totul și fără nici o rezervă cetății; îi aparținea în întregime. Religia, care zămislise Statul, și Statul, care întreținea religia, se susțineau unul pe altul și în fond formau o singură ființă; aceste două puteri asociate și confundate formau o putere supraumană aproape, căreia sufletul și corpul îi erau aservite deopotrivă.

In om au era nimic care să fi fost independent. Corpul său aparținea Statului și era consacrat apărărei sale; la Roma serviciul militar era obligator până

<sup>1</sup> Plutare, Nicias, 23; Tueydide, VI, VII; Diodor, XII, XIII.

la patruzeci și șase de ani, la Athena și Sparta viața întreagă <sup>1</sup>. Averea sa era întotdeauna la dispoziția Statului; dacă cetatea avea nevoie de bani putea ordona femeilor să-i dea bijuteriile lor, creditorilor să abandoneze polițele lor, acelora cari posedau măslini, să-i cedeze în mod gratuit untdelemnul pe care-l fabricaseră <sup>2</sup>.

Nici viata privată nu scăpa acestei omnipotențe a Statului. Multe din cetățile grecești interzicean cetățenilor să rămână celibatari 3. Sparta pedepsea nu numai pe acela care nu s'ar fi căsătorit, ci și pe acel care se căsătorea prea târziu. Statul putea să prescrie la Athena munca si la Sparta lenea 4. El își exercita tirania până în cele mai mici lucruri; la Locri, legea interzicea bărbaților să bea vin curat; la Roma această interdicție era aplicată numei femeilor"; acelaș lucru în Milet și Marsilia. Se obicimuia ca îmbrăcămintea să fie fixată de legile fiecărei cetăți; legislația spartană hotăra pieptănătura femeilor, și aceea a Athenei nu îngăduia să se ia în călătorie mai mult de trei rochii "... In Rodos, legea interzicea raderea barbei: în Byzant. pedepsea cu amendă pe acela care ar fi avut un briciu; Sparta, dimpotrivă, cerea ca toti bărbații să poarte mustătile rase 7.

<sup>2</sup> Aristot, Econom., II. Autorul citează exemple din Byzant, Athena,

Lampeaca, Heraclea Pontica, Chies, Ciazomene, Ephes.

Pollux, 43, 'Hoav καὶ ἀγαμίου δίκαι πολλαγοῦ, καὶ ὀψιγαμίου καὶ κακογαμίου ἐν Λακεδατμόσι. Cf. id., VIII, 40: γαφὴ ἀγαμίου. Plutare, Lysandru, 30. — La Roma o hotărâre a censorilor lovi pe celibatari cu o amendă. Valeriu Maxim, II, 9; Aulu Gellu, I, 6; II, 15. Cicero mai spune: censores . . . . coelibes esse prohibento. (De legib., III, 3.

<sup>4</sup> Plutare, Lycurg, 24. Pollux, VIII, 42. Theophrast, fragment, 99. <sup>5</sup> Atheneu, X, 33. Elian, H. V., II, 38. Theophrast, fr., 117.

<sup>6</sup> Xenophon, Resp. Lac. 7, Thucydide, I, 6. Plutare, Lycurg, 9. Heraelide din Pont, Fragmenia, ed. Didot, t. II, p. 211. Plutare, Solon, 21.

<sup>1</sup> Atheneu, XIII, 18. Plutare, Cleomena, 9.— Romanii nu credeau potrivit să se lase tututor libertatea de a se căsători, de a avea copii, de a trăi după gustul lor, de a face petreceri, de a-și urma

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thucydide, I, 105; Plutare, Phocion, 24; Pausanias, I, 26. Xenophon, Helonicile, VI, 4, 17.

Statul avea dreptul să nu tolereze ca cetățenii săi să fie diformi sau rău făcuți. În consceință ordona părintelui care ar fi avut un asemenea copil, să-l omoare. Această lege se găsea în vechiul cod spartan și roman. Nu știm dacă exista și la Atena; știm numai că Aristot și Platon au trecut-o în legislațiile lor ideale.

Găsim în istoria Spartei un fapt pe care Plutarc și Rousseau îl admirau foarte mult. Sparta suferise la Leuctra o înfrângere în care pieriseră mulți cetățeni de ai săi. La această veste, rudele celor morți au fost obligate să apară în public cu o figură foarte veselă. Mama, care știa că fiul său scăpase dela nenorocire și că o să-l vadă, se arăta mâhnită și plângea. Aceeia care știa că nu-și va mai revedea fiul, arăta bucurie și cutreera templele mulțumind zeilor. Cât era de mare puterea Statului care putea să ordone răsturnarea sentimentelor naturale și era totuși ascultat!

Statul nu admitea ca o persoană să fie indiferentă intereselor sale; filosoful, omul de studii, n'aveau dreptul să trăiască la o parte de ceilalți. Era obligat să voteze în adunarea poporului ei să fie magistrat la rândul sau. Intr'un timp când discordiile erau foarte frequente, legea ateniană nu îngăduia cetățeanului să rămână neutru; el trebuia să combată cu unul sau altul din partide; împotriva aceluia care ar fi voit să rămână în afara partidelor și să-și păstreze calmul, legea pronunța o pedeapsă severă; pierderea dreptului de cetățenie?.

Lepsea mult ca educația să fie liberă la Greci. Dimpotrivă, nu era nimic la care Statul se țină mai mult să fie stăpân. La Sparta, tatăl nu avea nici un drept asupra educației copilului. Legea pare să fi fost mai puțin riguroasă la Athena; cetatea se îngrijea ca educația să fie comună, sub profesori aleși de dâmsa. Aristofan, într'un pasagiu elocvent, ne avată copiii Athenei ducându-se la școală; în ordine, împărțiți pe cartiere,

<sup>2</sup> Plutare, Solon, 20.

gusturile, fără a suferi o inspecție sau o judecată. "Plutarc, Ca-ton, 23.

Cicero, De legib, III, 8; Denys, II, 15; Plutare, Lycurg. 16.

merg în rânduri strânse, prin ploaie, prin ninsoare sau prin soarele cel tare. Copii par depe acum a înțelege că îndeplinesc o datorie civică. Statul voia să conducă singur educația și Platon explică motivele acestei exigențe: ""părinții nu trebuie să fie liberi de a arimite sau de a nu trimite copii lor, la profesorii aleși de cetate; de oare ce copii sunt mai puțin ai părinților decât ai cettății". Statul considera corpul și sufletul fiecărui cetățean ca aparținându-i lui; deaceea voia să le formeze în sensul de a trage cel mai mare folos. I se preda gimnastica, deoarece corpul omului era o armă pentru cetate și pentru că trebuia ca această armă să fie tot atât de puternică cât și de ușor de condus. I se mai predau și cântecele religioase, imnurile, dansurile sacre, pentru că cunoașterea lor era necesară bunei executări a sacrificiilor și serbărilor cetății 2.

Se recunoștea Statului dreptul de a împiedeca existența unui învățământ liber pe lângă al său. Athena a promulgat o lege care oprea instrucția tinerilor, fără o autorizație a magistraților, și o alta care interzicea în special învățământul filosofiei.

Omul n'avea dreptul la alegerea credințelor sale. El trebuia să creadă și să se supună religiei cetății. Putea urâ și disprețui zeii cetății vecine; cât privește divinitățile cu un caracter general și universal, ca cerescul Jupiter, Junona sau Cibela, era liber de a crede sau nu-

Nu trebuia însă cu nici un chip să se îndoiască de Pallas Athena, Erechteu, sau de Cecrops. Ar fi săvârșit o mare impietate, care ar fi lovit atât interesele religiei cât și ale Statului, împietate pe care Statul ar fi pedepsit-o aspru. Socrate a fost condamnat la moarte pentru această crimă.<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristophan, Novii, 960-965.—Platon, Legile, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristophan, Norii, 966-968. Acelas lucru la Sparta; Plutare, Lycurg, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Xanophon, Memor., I, 2, 31. Diogene Lacrtius, Teophr. c. 5. Aceste două legi nu au durat mult timp; totuși, ele dovedesc omnipotența recunoscută a Statului în materie de instrucție.

<sup>\*</sup> Actul de souzare sună: 'Αδικεί Σωκράτης οδις ἡ' πόλις νομίζει θεοός οδ νομίζων. Χεπορλοπ, Memor., I, 1). Despre γραφή ὰσεβείας

Libertatea de a gândi în privința religiei cetății era cu totul necunoscută celor vechi. Trebuiau să se conformeze tuturor regulilor cultului, să figureze în toate procesiunile, să ia parte la prânzurile sfinte. Legislația atheniană pronunța o pedeapsă contra acelora care sc abțineau de a celebra cu religiozitate o sărbătoare natională.

Cei vechi nu cunoșteau deci nici libertatea vieții private, nici libertatea educației, și nici libertatea religicasă. Omul în sine însemna prea puțin față de aceasta autoritate sfântă și aproape divină, care se numea patrie sau Stat. Statul nu avea numai, ca în societătile noastre moderne, un drept de justiție asupra cetățenilor. El putea să lovească pe cineva fără ca acesta să fie vinovat, și numai pentru faptul că era interesul său în joc. De sigur, Aristide nu comisese nici o crimă și nici nu putea fi bănuit; însă cetatea avea dreptul să-l alunge din teritoriul său, pentru simplul motiv, că el, câstigându si prin virtutile sale prea multă influență, ar fi putut deveni periculos dacă ar fi voit. Această alungare se numea ostracism; institutie care nu era particulară Atenei: o găsim la Argos, la Megara, la Siracusa si Aristot lasă să înțeleagă că exista în toate cetățile grecești. care aveau guvern democratic 2. Ostracismul nu era o pedeansă de fapt; era o precauție pe care o lua cetatea împotriva unui cetătean de care se temea ca într'o zi să nu i se ridice împotrivă. La Athena se putea condamna o persoană pentru necivism, adică lipsă de dragoste de patrie. Viata omului nu era garantată de nimic. de îndată ce era vorba de interesele cetății. Roma a promulgat o lege care îngăduia să fie omorât oricine ar fi avut intenția să devină rege". Funesta maximă că salvarea Statului este legea supremă, a fost formulată vezi Plutare, Pericle, 32, pledoaria lui Lysias contra lui Andocide; Pollux, VIII, 90.

<sup>1</sup> Pollux, VIII, 46. Ulpian, Schol., in Demosth., in Midiam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot, Politica, III, 8, 2: V, 2, 5. Diodor, XI, 86. Plutare, Aristide, 1; Temistocle 22. Philochor, ed. Didot, p. 396. Scoliastul III. Aristophan, Cavalerii, 855.

<sup>3</sup> Plutare, Publicola, 12.

din antichitate 1. Ei erau de părere că dreptul, justiția, morala, totul trebuia să cedeze în fața intersului Patriei.

Face deci o foarte mare greșală, cea mai mare gresală, acela care crede că în cetățile antice omul putea să se folosească de libertate. Nici măcar nu-i trece prin gând. Nu-și putea închipui că ar fi putut exista vre un drept față de cetate și de zeii săi. Vom vedea imediat că guvernământul a schimbat de mai multe ori forma; însă natura Statului a rămas aproape aceiași, și omnipotenta sa nu a fost întru nimic micsorată. Guvernământul s'a numit rând pe rând, monarhie, aristocrație, democratie: însă nici una din aceste revoluții n'au dat oamenilor adevarata libertate, libertatea individuală. Aavea drepturi politice, a vota, a numi magistrații, a putea fi archonte, iată ce se numea libertate; însă omul nu era prin aceasta mai putin aservit Statului. Cei vechi. și mai ales Grecii, au exagerat întotdeauna importanța și drepturile societății; aceasta depinde fără îndoială, de caracterul sacru si religios pe care societatea l-a îmbrăcat dela origină chiar.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cicero, De legib., III, 3.

# CARTEA IV

#### REVOLUTIUNILE

Nu se poate închipui ceva constituit în mod mai solid decât familia din timpurile vechi, care cuprindea zeii, cultul, preotul și magistratul său. Nimic mai puternic decât acea cetate care avea în sine religia, zeii săi protectori, sacerdoțiul său independent, care stăpânea atât sufletul, cât și corpul, și care, mult mai puternică decât Statul din zilele noastre, reunea într'însa îndoita autoritate pe care o vedem acum împărțită între Stat și Biserică. Dacă este o societate care a fost constituită să dureze, apoi aceasta este. Totuși și ea, ca tot ce este omenesc, a avut seria sa de revoluții.

Nu putem spune în mod general în ce epocă au început aceste revoluții. Ne închipuim că, de fapt, această epocă n'a fost aceeiași pentru deosebitele cetăți Grecești și Italiene. Ceia ce este sigur e faptul că, încă din secolul al șaptelea al erei noastre, această organizare socială era discutată și atacată aproape pretutindeni. De atunci ea s'a susținut cu mare greutate, grație numai unui amestec mai mult sau mai puțin reușit de rezistență și concesiuni. Astfel, acea organizare socială s'a mai sbătut încă câteva secole, în mijlocul luptelor perpetue și apoi a dispărut.

Cauzele care au făcut-o să dispară se pot reduce la două. Prima este schimbarea care s'a petrecut cu timpul în gândirea omenească, în urma desvoltărei naturale a spiritului umam și care, ștergând vechile credințe, a făcut să se dărâme în acelaș timp și edificiul social pe care aceste credințe îl ridicaseră și numai ele îl puteau susține. A doua este existența unei clase sociale care se găsea în afara acestei organizări a cetății, care suferea din această cauză, și care avea interes să o distrugă și care, prin urmare, duse o luptă fără răgaz.

Deci îndată ce credințele pe cari era bazat acest regim social au slăbit și interesele majorității oamenilor au fost în dezacord cu acest regim, el a trebuit să cudă. Nici o cetate n'a scăpat acestei legi de transformare. nici Sparta, nici Athena, după cum nici Roma sau întreaga Grecie. După cum am văzut că locuitorii Greciei și Italiei au avut la origine aceleași credințe. și că s'a desfășurat aceiași serie de instituții, vom vedea acum că toate aceste cetăți au trecut prin aceiași serie de revolutii.

Trebuie să studiem dece și cum oamenii s'au depărtat treptat de această antică organizare, nu pentru a decădea, ci pentru a înainta, dimpotrivă, spre o formă socială mai largă și mai bună. Căci sub o aparență de dezordine și adesea de decadență, fiecare din transformările lor îi apropia de un țel pe care nu-l cunoșteau încă.

#### CAPITOLUL I

## Patricieni și Clienți

Până acum n'am vorbit de clasele inferioare și nici nu trebuia să vorbim de ele. Căci era vorba de a descrie organizarea primitivă a cetății, și clasele inferioare nu contau absolut cu nimic în acest organism. Cetatea se constituise ca și cum aceste clase n'ar fi existat. Puteam deci să așteptăm ajungerea la epoca revoluțiilor pentru a le studia.

Cetatea antică, ca orice societate omenească, prezenta ranguri, distincții, neegalități. Se cunoaște la Atena

deosebirea originară între eupatrizi și theți; la Sparta întâlnim clasa Egalilor și a Înferiorilor; în Eubeea, aceia a cavalerilor și a poporului. Istoria Romei este plină de lupta între patricieni și plebei, luptă pe care o întâlnim în toate cetățile sabine, latine, și etrusce. Putem observa chiar că, cu cât ne urcăm mai sus, în istoria Greciei și a Italiei, cu atâta deosebirea apare mai profundă, iar rangurile mai distincte: probă sigură că neegalitatea nu s'a format cu timpul, ci că ea a existat dela început și că este contimporană cu nașterea cetăților.

Este interesant să cercetăm pe ce principii se baza această diviziune a claselor. Se va putea vedea astfel mai ușor în virtutea căror idei și căror nevoi se vor angaja luptele, ce vor pretinde clasele inferioare, și în numele căror principii își vor apăra drepturile clasele su-

perioare.

Am văzut mai sus că cetatea s'a născut din confederația familiilor și a triburilor. Ori, înainte de a se fi format cetatea, familia conținea în ea însăși această deosebire a claselor. De fapt, familia nu se desmembra; era indivizibilă ca și religia primitivă a căminului. Fiul cel mai vărstnic, singur urma tatălui, ocupându-se de sacerdoțiu, luând proprietatea, autoritatea și frații săi erau față de dânsul așa cum fuseseră față de părintele lor. Din generație în generație, din prim născut în prim născut, nu era decât un singur șef de familie; el prezida la sacrificii, pronunța rugăciunea, împărțea dreptatea, guverna. Lui singur, la origine, îi aparținea titlul de pater; căci acest cuvânt care desemna puterea și nu paternitatea, nu se putea aplica atunci decât șefului familiei. Fii săi, frații, servitorii, toți îl numeau astfel.

Iată deci, în constituirea intimă a familiei, un prim principiu de inegalitate. Fiul cel mai mare este privilegiat în ceeace privește cultul, succesiunea și conducerea. După mai multe generații se formează, în mod natural, în fiecare din aceste mari familii, ramuri secundare, cari sunt, prin religie și prin obicei, într'o stare de inferioritate față de ramura principală și care, trăind sub protectia sa, sunt supuse autorității sale.

Apoi, această familie are servitori cari n'o părăsesc niciodată, cari sunt legați prin moștenire de dânsa, și asupra cărora pater sau stăpânul, exercită tripla autoritate de stăpân, de magistrat și de preot, Li se dă nume care variază după regiuni; acela de client și de thet sunt cele mai obișnuite.

Iată încă o clasă inferioară. Clientul vine în urma nu numai a șefului suprem al familiei, ci și în urma ramurilor secundare. Între dânsele și el este această deosebire, că membrul unei ramuri secundare, urcând seria strămoșilor săi, ajunge întotdeauna la un pater, adică la un șef de familie, la unul din acei strămoși divini, pe care familia îi invocă în rugăciuuile sale. Cum el descinde dintr'un pater e numit în latinește patricius. Fiul unui client, dimpotrivă, oricât de departe ar urca în genealogia sa, nu ajunge niciodată decât tot la un client sau la un selav. El nu are nici un pater printre strămoșii săi. De aci urmează pentru dânsul o stare de inferioritate, din care nimic nu-l poate ridica.

Deosebirea între aceste două clase de oameni e manifestă în ceeace priveste interesele materiale. Proprietatea familiei aparține în întregime șefului care, de altfel, împărțește folosința cu ramurile secundare și chiar on clienții. Pe când ramura secundară însă, are cel puțin un drept eventual asupra proprietății, în cazul când ramura principală s'ar stinge, clientul nu poate niciodată să devină proprietar. Pământul pe care-l cultivă, nu-l are decât în păstrare; dacă moare, pământul se întoarce la stăpân; dreptul roman din epocile posterioare a păstrat un vestigiu al acestei vechi reguli în cerace se numea jus applicationis. Nici banii clientului nu-i aparțin; patronul este adevăratul proprietar și se poate folosi de dânsii pentru propriile sale nevoi. In virtutea acestei reguli antice, dreptul roman hotarește că-i obligat clientul să înzestreze pe fiica patronului său că trebuie să plătească pentru dânsul amenda si

<sup>1</sup> Cicero, De oratore. I, 39; Aulu-Gellu, V. 13.

să-l răscumpere sau să contribuic la cheltuiala cerută de diferitele demnități.

Deosebirea este și mai evidentă încă în religie. Numai descendentul unui pater poate să săvârșească cercmoniile cultului familiei. Clientul ia parte; sacrificiul este făcut și pentru dâmsul, însă nu-l face el însăși. Intre el și divinitatea casnică este întotdeauna un intermediar. Nici nu poate măcar să înlocuiască familia în lipsă. Dacă această familie s'ar stinge, clienții nu pot continua cultul; ei se împrăștie. Căci religia nu-i patrimoniul lor; ea nu le vine dela proprii lor strămoși, nu-i din sângele lor. E o religie de împrumut; ei au numai folosința, nu și proprietatea.

Să ne amintim că după părerea celor vechi dreptul de a avea un zeu și de a-i aduce rugăciuni era ereditar. Tradiția sfântă, riturile, cuvintele sacramentale, formulele puternice, care hotărau zeii să acționeze, toate acestea nu se transmiteau decât odată cu sângele. Era deci foarte firesc ca în fiecare din aceste familii antice, acei cari descindeau cu adevăr din primul strămoș, să fie singurii în posesiunea caracterului sacerdotal. Patricienii sau eupatrizii aveau privilegiul de a fi preoți și de a avea o religie care să le apartie numai lor.

patrizii aveau privilegiul de a fi preoti și de a avea o religie care să le aparție numai lor .

Astfel, înainte chiar de a fi eșit din starea familială. exista o distincție de clase; vechea religie casnică stabilise rangurile. Când mai târziu s'a format cetatea, nimic nu s'a schimbat în constituirea interioară a familiei. Am arătat chiar cum cetatea, la origină, m'a fost o asociație de indivizi, ci o confederație de triburi, de curii și de familii și că în această alianță, fiecare din acele corpuri a rămas așa cum fusese și mai înainte. Căpeteniile acestor mici grupuri se uneau între dânșii, însă fiecare dintre ei rămânea stăpân absolut în mica societate al cărui șef era. Pentru aceasta dreptul roman a lăsat atât de mult timp lui pater autoritatea absolută asupra alor săi, atotputernicia și dreptul de a împărți justiția față

Diodor, I, 28; Pollux, VIII, 3; Etymologicum magnum, p. 395.. Denys Mn Halicarnas, II, 9; Titu-Liviu, X, 6-8; IV, 2: VI, 41.

de clienți. Deosebirea de clase, nascută în familie, s-a continuat deci în cetate.

Cetatea, în primele timpuri, n'a fost decât reunirea șefilor de familie. Avem mărturii dintr'un timp când numai ei puteau fi cetățeni. Se mai poate vedea încă o rămășiță a acestei reguli într'o veche lege ateniană, care
spunea că pentru a fi cetățean trebuie să posezi un zeu
casnic '. Aristot observă "că în vechime, în unele orașe,
era obicinuit ca fiul să nu fie cetățean în timpul vieții
tatălui său și că, odată tatăl mort. singur fiul cel mai
mare se bucură de drepturile politice". Legea deci nu
considera în cetate nici ramurile secundare și nici, și cu
mai multă dreptate, pe clienți. Astfel Aristot adaugă că
adevărații cetățeni erau atunci în număr foarte mic.

Deasemeni adunarea care delibera asupra intereselor generale ale cetății, nu era compusă. în timpurile vechi, decât din sefi de familie, patres. Ni-e îngăduit să nu-l credem pe Cicero când spune că Romulus i-a numit părinți pe Senatori, pentru a arăta dragostea părintească pe care o aveau aceștia pentru popor. Membrii vechiului Senat purtau în mod natural acest titlu, pentru că erau șefii ginților. În timp ce acești oameni reuniți repre-zentau cetatea, fiecare dintre ei rămânea stăpân absolut în gruparea numită gens, care era ca și un mic regat al său. De asemeni vedem, încă dela începutul Romei, o altă adunare mai numeroasă, aceia a curiilor; ea se deosebeste, destul de putin însă, de aceia a celor vumiți patres. Tot ei sunt aceia care formează elementul principal al acestei adunări; numai că fiecare pater se arată înconjurat de familia sa; rudele si clienții chiar îi formează un cortegiu, arătând astfel puterea, sa. Fiecare familie, dealtfel, nu are în aceste comiții decât un singur vot 3. Se poate foarte bine admite ca seful să ceară părerea rudelor și chiar a clientilor săi, însă el

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harpocration, V<sup>0</sup> Ζεὸς ἐρκεῖος, după Hiperide și Demetrius din Phaler.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot, Politica. V, 5, 3.

<sup>3</sup> Aulu Gelu, XV, 27. Vom vedea că mai tărziu clientela s'a tran-format; vorbim aci numai de acela din primele secole ale Bomet.

este acela care votează. Legea interzice, de altfel, clientului, de a fi de altă părere decât patronul său . Dacă clienții sunt cu ceva legați de cetate, nu sunt decât prin intermediul șefilor lor patricieni. Ei participă la cultul public, apar în fața tribunalului, iau parte la adunare, însă numai în suita patronilor lor.

Nu trebuie să ne reprezentăm cetatea acestor vechi timpuri ca o aglomerație de oameni trăimd amestecați în incinta acelorași ziduri. Cetatea nu este în primele timpuri un loc de locuit; ea este sanctuarul în care locuese zeii comunității; e fortăreața care îi apără si a căror prezență o sfințește; e centrul asociației, reședința regelui și a preoților, locul unde se împarte justiția; camenii nu trăesc însă într'însa. Timp de mai multe generații oamenii continuă încă să trăiască în afară de oraș, în familii izolate, care își împart țarina. Fiecare din aceste familii ocupă pământul său, unde își are sanctuarul casnic si unde formează, sub autoritatea celui mimit pater, un grup indivizibil 2. Apoi în zile anumite. dacă e vorba de interesele cetății sau de obligații ale cultului comun, căpeteniile acestor familii se duc la oraș și se strâng în jurul regelui, fie pentru a delibera, fie pentru a asista la sacrificii. Atunci când e vorba de răsboi, fiecare din acesti sefi soseste urmat de familia si de servitorii săi. (sua manus); se grupează pe phratri sau curii si formează armata cetății, subt ordinele regelui.

#### CAPITOLUL II

#### Pleheii

Trebuie să semnalăm un alt fel de populație care se găsea subt clasa clienților, și care, neînsemnat la origine, a dobîndit pe mesimțite destulă forță pentru

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denys, II, 16: Οότε όσιον οότε θέμις ψήφον έναντίαν φέρευ.

Tueydide II, 15-16, descrie acesta moravuri antice care an sub-

a putea fărâma vechea organizare socială. Această clasă, care deveni la Roma mai numeroasă decât oriunde, era numită plebe. Trebuie să vedem origina si caracterul acestei clase pentru a putca înțelege rolul pe care l-a jucat în istoria cetății și a familiei la coi vechi.

Plebeii nu erau clienți; istoricii antichității nu confundă aceste donă clase între ele. Titu Liviu spune undeva: "Plebea nu a voit să ia parte la alegerea consulilor, deci consulii au fost aleși de către patricieni și de clienții lor" '. Și în altă parte: "Plebea s'a plâns că patricienii au prea multă înfluență în comiții, grație voturilor clientilor lor" 2. Citim în Denys din Halicarnas: Plebea esi din Roma si se refugiă pe muntele Sacru; patricienii singuri rămaseră în oraș împreună cu clienții lor". Și mai departe: "Plebea nemulțumită a refuzat să se înarmeze; patricienii luară armele împreună cu clienții lor și duseră răsboiul"\*. Această plebe, cu totul distinctă de clienți, mu făcea parte, cel puțin în primele secole, din aceace se numea poporul roman. Intr'o veche formulă de rugăciune, și care se mai repeta încă îm timpul răsboaielor punice, li se cereau zcilor să fie bine voitori" poporului si plebei"4. Plebea deci nu

sistat în Atica până în timpul său: τἦ κατὰ χώραν ἀστονόμφ οἰκήσει μετείχον οί 'Αθηναίοι, εν τοίς άγροίς πανοικησία οίκησαντες. Numai la inceptul răsboiului Peloponesiac au părăsit cixiuc xal ίερα α διά παντός ήν αδτοίς έν της κατά το άρχαίον πολιτείας πάtova.

1 Titu-Liviu, II, 64.

Titu-Liviu, II, 56.
 Denys, VI, 46; VII, 19; X, 27.

4 Titu-Liviu, XXIX, 27: Ut ea mihi populo plebique romanae bene verruncent. - Cicero, Pro Murena, I: Ut ea res mihi magistratuique meo, populo plebique romanae bene atque feliciter eveniat. Macrobiu (Saturn, I, 17) citează un oracol antic al prezicatorului Marcius, care spunea: Practor qui jus populo plebique dabit. Ca uneori scriitorii antici n'au ținut cont de această deosebire esențială. între populus și plebs, nu trebue să ne surprindă aceasta dacă ne gàndim că deosebirea dispăruse atunci când ei au scrie. In timpul lui Cicero, de multă vreme încă, plebs făcea parte din populus. Vechile formule rămâneau însă ca rămășite ale timpului când cele doux clase ale populatiei nu se confundau.

PLEBEII 440

era cuprinsă la origine în popor. Poporul cuprindea pe patricieni și pe clienți; plebea era în afară de dânșii.

Asupra începuturilor plebei, cei vechi me dau putine indicații. Bine înțeles că avem dreptul să preșupunem că ea s'a compus în mare parte din vechile populații cucerite și supuse; suntem totuși surprinși să vedem în Titu Liviu, care cunoștea vechile tradiții, că patricienii le imputau plebeienilor, nu că ar fi eșiți din populațiile învinse, ci că ar fi lipsiți de religie și chiar de familie. Or, această imputare, care era nemeritată încă din timpul lui Licinius Stolon, și pe care contimporanii lui Titu Liviu abia o mai înțelegeau, data desigur, dintr'o epocă foarte veche și ne duce la primele timpuri ale cetății.

Observăm de fapt în însăși natura vechilor idei religioase, mai multe cauze care aduceau după dânsele formarea unei clase inferioare. Religia casnică nu se putea propaga; născută într'o familie, rămânea închisă într'însa; trebuia ca fiecare familie să-și făurească credința sa, zeii, cultul său. Or, s'a putut prea bine întâmpla ca unele familii să nu fi avut putința să-și creeze o divinitate, să institue un cult, să inventeze imnul și ritmul unei rugăciuni. Aceste familii au fost, numai prin acest fapt, puse într'o stare de inferioritate față de acele care aveau o religie și n'au putut să intre în societate împreună cu dânsele.

Se mai întâmpla uneori ca unele familii care avuseseră un cult casnic să-l piardă, fie prin neglijență și uitare a riturilor, fie după una din acele crime sau nelegiuiri, care interziceau omului să se apropie de căminul său, să continue cultul. S'a mai întâmplat însfârșit ca unii clienți, care avuseseră totdeauna cultul stăpânului și nu cunoșteau altul, să-l părăsească, goniți de familie sau de bună voe. Aceasta însemma renunțarea la religie. Să mai adăugăm că fiul născut dintr'o căsătorie fără rituri era socotit bastard, ca acel care era născut din adulter și pentru aceștia nu exista religie casnică. Toți acești oameni, excluși din familii și puși în afară de cult, cădeau în clasa oamenilor fără cămim.

Existența unei plebe era consecința necesară a naturii exclusive a organismului antic.

Se întâlneşte aceustă classă aproape în toate cetățile vechi, dar despărțită printr'o linie de despărțire. Un oraș grec este dublu; este orașul propriu zis, πόλις, care deobicei se înalță în vârful unei coline; fundat după anumite rituri religioase, cuprinde într'însul sanctuarul divinităților poliade. La poalele colinei, se găsește o grămadă de case, care au fost clădite fără ceremonii religioase, fără incimtă sfântă; e domiciliul plebei care nu poate locui în orașul sfânt.

I a Roma deosebirea originală între cele două populații este isbitoare. Orașul patricienilor și al clienților este acela pe care Romulus l-a fundat, după rituri pe platoul Palatinului. Domiciliul plebei este Azylul, un fel de împrejmuire situată pe coasta muntelui Capitolin și în care primul rege a îngăduit pe oamenii fără nici un rost pe care mu-i putea primi să locuiască în orașul său. Mai târziu, când alți plebei au venit la Roma, cum ei erau străini religiei cetății, li s'a dat loc pe Aventim, adică în afară de Pomerium și de orașul religios'.

Un singur cuvânt îi caracterizează pe plebei: Sunt fără nici un cult; cel puțin patricienii le reproșează că nu au nici unul. "Ei nu au strămoși", ceeace înseamnă în concepția adversarilor lor că n'au strămoși recunoscuți și legalmente admiși. "Nu au părinți", ceeace înseamnă că în zadar ar urca seria ascendenților lor, nu vor găsi niciodată un șef de familie religioasă, un pater. "Nu au familie, gentem non habent". aceasta însamnă că ei n'au decât familia naturală; cât despre aceia pe care o formează și o constitue religia, adevărata gens, ei nu o au 2.

Căsătoria sfântă nu există pentru dânșii; ei nu-i cunosc riturile. Neavând foc sacru, uniunea pe care acesta

<sup>1</sup> Aulu Gelu, XIII, 14: Titu Liviu I, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nu se constată existența de gentes plebeie decât în ultimele trei secole ale republicei. Atunci plebea se transformă și în timp ce dobindea drepturile patricienilor, le lua și moravurile și se modelau după asemănarea lor.

o stabilește le este interzisă. Astfel patricienii, care nu cunosc mici o altă unire regulată decât pe aceia care leagă soțul cu soția în prezența divinității casnice, pot spune atunci când vorbesc de plebei: Connubia promiscua habent more ferarum.

Pentru plebeu nu exista familie și nici autoritate părintească. Ei pot avea supra copiilor lor puterea pe care o dă forța sau sentimentul natural; acea autoritate sfântă însă, cu care îmbracă religia pe tată, ei nu o au.

Pentru ei dreptul de proprietate nu există. Căci orice proprietate trebuie să fie stabilită și consacrată de un foc sacru, de un mormânt, de zeii hotarului, adică de toate elementele cultului casnic. Dacă plebeul posedă o bucată de pământ, acest pământ n'are caracterul sfânt; e profan și nu cunoaște hotărnicia. Se pune chiar întrebarea dacă în primele timpuri putea oare să posede o bucată de pământ? Se știe că la Roma nimeni nu poate să exercite dreptul de proprietate dacă nu este cetătean. Or. plebeul. în primele timpuri ale Romei, nu era cetăteam. Jurisconsulții spun că nu poți fi proprietar decât având dreptul Quiritilor; ori plebeul în primul rând nu este socotit printre Quiriti. La origina Romei ager romanus a fost împărțit între triburi, curii și ginți, or, plebeul, care nu aparține nici unuia dintre aceste rituri, desigur că m'a fost socotit la această împărțeală. Acesti plebei care n'au religie, nu au nici aceia ce face ca omul să-si poată pune pecetea asupra unei bucăți de pământ și să și-o apropie. Se știe că ei au locuit mult timp pe Aventin și au construit acolo locuințe; însă numai după vreo trei secole și multe lupte au putut obtine proprietatea acestui teren 2.

Pentru plebei nu există nici lege, nici dreptate; căci legea este o hotărîre a religiei și procedura este un ansamblu de rituri. Clientul beneficiază de dreptul de cetățenie prin intermediul patronului; pentru plebeu acest drept nu există. Un istoric antic me spune formal că al saselea rege al Romei a făcut, cel dintâi, câteva legi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Varron, de ling. lat. V, 55; Denys, II, 7.
<sup>2</sup> Denys, X, 32; ef. Titu Liviu, III, 31.

pentru plebe; pe câmd patricienii avea de multă, vreme legile lor1. Se pare chiar că aceste legi au fost mai târziu luate plebei, sau că nefiind bazate pe religie, patricienii nu au vrut să țină cont de dânsele; căci vedem în Istorie că atunci când au fost creați tribunii, a fost nevoie să se facă o lege specială pentru a proteja vieata și libertatea lor și că această lege era concepută astfel: "nimeni să nu lovească sau să omoare un tribun, asa cum ar face cu un om din plebe"2. Se pare deci că oricine avea dreptul să lovească sau să omoare pe un plebeu, sau cel putin că aceste acte comise fată de un om care era în afara legei, nu erau legalmente pedepsite.

Pentru plebe nu existau drepturi politice. In primul rând ei nu sumt cetăteni și nici unul dintre ei nu poate fi magistrat. La Roma, timp de două secole, nu există altă adunare decât aceia a curiilor. Or, curiile nu cuprind în primele secole ale Romei, decât pe patricieni și clientii lor. Plebea nu intră măcar în compoziția armatei, atâta timp cât aceasta este împărțită pe curii. Aceia ce separă însă în mod vădit pe plebeu de patrician e faptul că plebeul nu are religia cetății. Nu este posibil deci să fie învestit cu vreun sacerdotiu. Putem chiar crede că în primele secole îi era interzisă rugăciunea, si că riturile nu puteau să-i fie revelate. Acelas lucru ca și în India unde "Sudra nu trebuie să cunoască niciodată formulele sfinte". El este străin și prin urmare numai prezența sa pângărește sacrificiul. El este respins de zei. Intre el si patrician e toată distanța pe care o poate pune religia între doi oameni. Plebea este o populatie dispretuită si nesuferită, în afară de religia cetății, în afară de lege, în afară de societate, în afară de familie. Patricianul nu poate compara această existență decât cu aceia a animalelor, more ferarum. Atingerea de un plebeu este impură. Decemvirii, în primele lor zece table, uitaseră să înterzică căsătoria între cele două ordine: aceasta, din cauza că acești primi Decemviri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denys, IV, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys, VI, 89; ώς ενα τῶν πολλῶν. Expresia οἱ πολλοὶ este aceia pe care o întrebuințează adesea Denys pentru a desemna plebea

erau toți patricieni și nici nu le venise măcar în gând vreunora dintre ei că ar fi posibilă o asemenea căsătorie.

Vedem deci în ce fel erau suprapuse clasele în epoca primitivă a cetăților. În frunte era aristocrația șefilor de familie, aceia pe care limba oficială a Romei îi numea patres, pe care clienții îi numea reges și Odisea îi numește βασιλείς sau ἄνακτες. Dedesubt, se aflau ramurile secundare ale familiei; apoi clienții, apoi mult mai jos și cu totul în afară, plebea.

Această deosebire de clase a venit dela religic. căci în timpul îm care strămoșii grecilor, italicilor, și indușilor trăiau împreună în Asia Centrală, religia spusese: "cel mai vârstnic va face rugăciunea". De aci venise preeminența primului născut în orice manifestare; ramura cea mai vârstnică în fiecare familie fusese ramura sacerdotală și stăpână. Religia socotea totuși și ramurile secundare, care erau ca un fel de rezervă pentru a înlocui într'o zi ramura principală stinsă și astfel să salveze cultul. Religia mai socotea deasemenea și pe clienți, chiar și pe solavi, pentrucă ei asistau la actele religioase. Ea nu socotea absolut de loc pe plebeul însă. care nu lua parte la cult. Astfel fuseseră hotărite rangurile.

Insă nici una din ramurile sociale pe care le imaginează și le stabilește omul nu este imuabilă. Aceasta purta într'însa un germen de boală și de moarte; era prea marea neegalitate. Prea multi oameni aveau interes să distrugă o organizare socială care nu le aducer nici un bine.

#### CAPITOLUL III

## Prima revoluție.

## 1º Regii pierd autoritatea politică.

Am spus că la origine regele a fost seful religios al cetății, marele preot al altărului public, și că accetei au-

torități sacerdotale el îi adăugase autoritatea politică, căci se părea foarte natural ca omul care reprezinta religia cetății, să fie în acelaș timp președintele adunării, judecătorul și șeful armatei. În virtutea acestui principiu, s'a întâmplat ca tot ceeace însemna putere în Stat să fie reunită în mânile regelui. Șefii de familie însă, patres și cei mai sus decât dânșii, șefii phratriilor și ai triburilor, formau, alături de rege, o aristocrație foarte puternică. Regele nu era singurul rege; fiecare pater era rege în ginta sa. La Roma chiar era un obiceiu antie să fie numiți fiecare din acești puternici patroni cu numele de rege. La Athena fiecare phratrie și fiecare trib aveau șeful lor și alături de regele cetății erau regii triburilor φηλοβασιλείς. Era o ierarhie de sefi, având toți, într'un domeniu mai mult sau mai pu-țin întins, aceleași atribuții și aceiași inviolabilitate. Regele cetății nu-și exercita puterea sa asupra întregei porulații; interiorul familiilor și întreaga clientelă scăpa de sub privegherea lui. Ca și regele feudal, care n'avea drept supusi decât câtiva puternici vasali, tot așa acest rege al cetății antice nu comanda decât sefilor triburilor și ginților, dintre care fiecare individual putea să fie tot atât de puternic ca și el, iar toți reuniți erau mult mai puternici decât dânsul. Se întelege dela sine nu era usor să se facă ascultat, Oamenii aveau pentru dânsul mult respect pentrucă era seful cultului si păzitorul altarului; însă nu-i erau prea supuși pentrucă avea o putere mică. Guvernanți și guvernați, nu după multă vreme observară că nu erau de aceiasi părere asupra măsurei de ascultare datorită. Regii voiau să fie puternici dar părinții nu o voiau. Deci. porni o luptă, în toate cetățile, între aristocrație și regi. Pretutindeni rezultatul luptei a fost acelas; regalita-

Pretutindeni rezultatul luptei a fost acelas; regalitatea a fost învinsă. Nu trebuie însă să pierdem din vedere că această regalitate primitivă era sfântă. Regele era persoana care rostea rugăciunea și care făcea sacrificii, care însfârșit, prin drept ereditar, avea puterea să atragă asupra orașului protecția zeilor. Deci nimeni nu se putea gândi să se lipsească de rege; era nevoe de el-

pentru religie și pentru salvarea cetății. Astfel, vedem în toate cetațile a căror istorie ne este cunoscută, că nu s'a atins nimeni, în primul rând de autoritatea sacerdotală a regelui, ci s'au mulțumit numai să-i ia autoritatea politică. Aceasta nu era decât un fel de apendice pe care regii îl adăugaseră sacerdoțiului lor. Ea nu era sfântă și înviolabilă ca dânsul. Ea putea fi rapită regelui, fără ca religia să fie pusă în pericol.

Regalitatea fu deci păstrată; despuiată însă de putere, n'a mai fost decât un sacerdoțiu. "In timpuri foarte vechi, spune Aristot, regii aveau o putere absolută în timp de pace și în răsboi; cu timpul însă, unii au renunțut dela sine la această putere, altora le-a foost ridi-cată cu forța și nu le-a mai fost lăsată acestor regi decât grija sacrificiilor. Plutare spune acelas lucru: ..cum regii se arătau orgolioși și asprii în conducere, cea mai mare parte din Greci le ridicară puterea și le lăsară numai grija religiei". Herodot vorbește de cetatea Cyrena și spune: "I se lăsă lui Battes, descendent al regilor, grija cultului și posesiunea ogoarelor sfinte. îneă i-a fost ridicată toată puterea de care se bucurase părinții săi". Această regalitate, astfel redusă la functiunile sacerdotale, continuă cea mai mare parte a timpului a fi ereditară în familiile sfinte, care așezaseră odată altarul și începuseră cultul național. În timpul imperiului roman, adică șapte sau opt secole în urma acestei revoluții, se mai găseau încă în Ephes, la Marsilia, la Thespi, familii care păstrau titlul și insignele vechei regalități și mai aveau încă prezidarea ceremoniilor religioase. În celelalte orașe familiile sfinte se stinseseră si regalitatea devenise electivă și în genere anuală.

### 2º Istoria acestei revoluții la Sparta.

Sparta a avut întotdeauna regi și totuși revoluția de care am vorbit s'a săvârșit aci tot atât de bine ca și în celelalte cetăți.

<sup>2</sup> Strabon, XIV, 1. 3. Diodor, IV. 29.

<sup>1</sup> Aristot, Politica, III, 9, 8. Plutare. Quest. rom., 63.

Se pare că primii regi dorieni au domnit ca stăpâni absoluți. Însă dela a treia generație a început lupta între regi și aristocrație. Timp de două secole a fost o serie de lupte care făcură din Sparta una din cetățile cele mai agitate ale Greciei; se știe că unul dintre acești regi, tatăl lui Lycurg, pieri lovit într'un răsboi civil.

Nimic nu este mai obscur decât istoria lui Lycurg; biograful său antic începe prin aceste cuvinte: "Nu se poate spune nimic despre dânsul care să nu fic supus controversei". E sigur cel puțin că Lycurg apăru în mijlocul discordiilor, "într'un timp în care guvernământul

plutea într'o agitație perpetuă"s.

Ceeace apare mai limpede din toate informațiile care ne-an parvenit asupra lui, este faptul că reforma sa aduse regalității o lovitură în urma cărcia nu s'a mai ridicat niciodată. Aristot spune "sub Charilaus monarchia făcu loc aristocrației"4. Or, acest Charilaos era rege atunci când Lycurg făcu reforme. Se știe, de altfel, prin Plutare, că Lycurg a fost însărcinat cu functiunea de legislator în mijlocul unei revoluții în timpul căreia regele Charilaos a trebuit să-si caute adăpost într'un templu. Lycurg a avut la un moment dat puterea să suprime regalitatea; nu o făcu însă, judecând regalinecesara si familia domnitoare inviolabilă. Se purtă însă astfel. încât regii fură de atunci înainte supusi Senatului în cecace privea guvernământul și nu mai fură decât prezidenții acestei adunări și executorii deciziilor sale. Un secol mai târziu regalitatea fu și mai mult slăbită și puterea executivă îi fu ridicată și încredintata unor magistrați anuali, numiți efori. E usor să ne dăm scama de putina putere lasată regilor după atribuțiunile date eforilor. Eforii împărteau dreptatea în materie civilă, pe când Senatul judeca afacerile cri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tucydide, I, 18. Herodot, I, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Strabon, VIII, 5. Plutare, Lycurg, 2.

<sup>8</sup> Plutare, Lycurg, 5. Cf. ibid., 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristot, Politica, V. 10, 3, ed. Didot, p. 589. Heraclide, in Fragmentele istoricilor greci, col. Didot, t. II, p. 210.

minale 1. Eforii, cu avizul Senatului, declarau răsboi si stabileau clauzele tratatelor de pace. In timp de răsboi doi efori întovărășeau pe rege, îl supravegheau; ei erau aceia cari hotărau planul de lupță și comandau toate operațiile2. Ce le mai rămânea deci regilor, dacă le era răpită justiția, relațiile externe și operațiile militare? Le mai rămânea sacerdoțiul. Herodot descrie prerogativele lor: "Dacă cetatea face un sacrificiu ei au primul loc la prânzul sfânt, sunt serviți primii și li se dă porție dublă. Deasemenea sunt primii cari fac libatiunea si pielea victimelor le apartine. Li se dă fiecărora de două ori pe lună o victimă pe care o sacrifică lui Apollon"\*. "Regii, spune Xenofon, săvârsesc sacrificiile publice și au cea mai mare parte din carnea victimelor". Dacă nu judecă nici în materie civilă, nici criminală, li se reservă cel putin dreptul de a judeca în afacerile care sunt legate de religie. In caz de răsboi unul din cei doi regi merge întotdeauna în fruntea armatelor, săvârșind în fiecare zi sacrificii si consultând prevestirile. În prezența inamicului, sacrifică victime și când semnele sunt favorabile, dă semnalul luptei. În luptă e înconjurat de prezicători, care-i arată voința zeilor și de cântăreți din flaut, cari cântă imnurile sfinte.

Spartanii spun că regele comandă, pentrucă are în mânile sale religia și auspiciile; de fapt eforii și polemarcii sunt acei cari regulează toate miscările armatei 4.

Deci am putea spune că regalitatea în Sparta este mai ales un sacerdoțiu eredițar. Aceiași revoluție care a su-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Politica, III, 1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Xenofon, Resp. Lac. 8, 11, 15; Helenicele, II, 4, 36; VI, 4, 1. Eforii prezidau adunarea, Tueydide, I, 87. Ei decretau recrutările soldaților, Xenofon, Resp. Lac., 11; Helen., VI, 4, 17. Aveau dreptul să judece pe regi, să-i intemnițeze, să-i amendeze, Herodot, VI, 85, 82; Thucydide I, 131; Plutare, Lycurg, 12; Agis, 11; Apophil. lac. p. 221. Aristot numește eforatul ἀρχή κορία τῶν μεγίστων (Polit. II, 6, 14). Regii păstraseră oarecari atribuții militare; vedem însă pe efori dirijându-i adeseori în expediții sau rechemându-i la Sparta (Xenofon, Hel. VI, 4, 1); Thucide V, 63; Plutare, Agesilaus, 10, 17, 23, 28; Lysandru, 23).

Herodot, VI, 56, 57; Xenoton, Resp. lac. 14. Aristot, III, 9.2.
 Xenoton, Resp. lac. 13-15, Herodot, VI, 56.

primat puterea politică a regelui în toate cetățile, a suprimat-o și la Sparta. Puterea aparține în realitate Senatului. care conduce și etorilor care executa. Regii, în tot cecace nu privește religia, dau ascultare eforilor. Astfel Herodot poate spune că Sparta nu cunoaște reg mul monarhie și Aristot că guvernamântul Spartei este o aristocrație.

#### 3º Aceiași revoluție la Atena.

Am văzut mai sus care a fost starea primitivă a populatiei din Atica. Un corecare număr de familii independente și fără legătură între ele își împărțeau țara, fiecare din ele formând o mică societate, care era guvernată de un sef ereditar. Apoi aceste familii se grupară și din asociatia lor se născu cetatea Ateniană. I sa atribuit lui Tesen faptul de a fi desăvârsit marea opera a unității Aticei. Tradițiile însă adaugă și noi credem fără mare greutate, că Teseu a trebuit să înfrângă multe rezistente. Clasa care i făcu opoziție nu a fost aceia a clientilor, a săracilor, cari erau împrăstiați în cătune și γένη. Acesti oameni s'au bucurat mai degrabă de o schimbare care aducea un stăpân stăpânului lor si le asigura lor înșile o protecție. Acei cari au suferit după urma acestei schimbări fură sefii familiilor, șefii cătunelor si ai triburilor, βασιλείς, φυλοδασιλείς, acesti enpatrizi care aveau prin drept de mostenire autoritatea supremă în ¿évoc ori în triburile lor. Ei au apărat cât au putut mai bine independenta si odată pierdută, o regretară.

Cel puțin regii au păstrat tot ce au putut din vechea lor autoritate. Fiecare din ei a rămas stăpân atotputernic al tribului sau al yévoc-ului. Tezeu n'a putut sa distrugă o autoritate pe care o stabilise religia și pe care o făcuse inviolabilă. Și mai mult decât atât. Dacă examinăm tradițiile relative la această epocă, vedem că acești puternici eupatrizi n'au consimțit să se asocieze pentru a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, V, 92. Aristot, Politica, V, 10. Isocrate Nicocles, 24. Plutare, De unius in rep. dominatione, C. 3.

forma o cetate, decât stipulând ca guvernământul să fie în realitate federativ și că fiecare din ei să poată lua parte. Exista și un rege suprem; de îndată însă ce interesele comune erau în joc, adunarea șefilor trebuia să fie convocată și nimic important nu putea fi săvârșit decât cu asentimentul acestui fel de Senat. Aceste tradiții, în limbagiul generațiilor următoare, se exprimau aproape astfel: Tezeu a schimbat guvernământul Atenei și din monarhic l-a făcut republican. Astfel vorbesc Aristot, Isocrate, Demostene, Plutarc. Sub această formă, cam mincinoasă, există totuși un fond adevărat. Tezeu, după cum spune tradiția, "a readus autoritatea suverană în mâinile poporului". Decât cuvântul popor, ο̂ηνος, pe care tradiția l-a păstrat, n'avea în timpul lui Tezeu o aplicare atât de întinsă ca aceia pe care a avut-o în timpul lui Demostene. Acest popor, sau corp politic nu putea fi atunci decât aristocrația, adică totalul sefilor de revn 1.

Tezeu instituind aceustă adunare, mu era un inovator voluntar. Formarea marei unități ateniene schimba fără voia lui condițiile de guvernământ. De când eupatrizii, a căror autoritate rămânea intactă în familii se reuniră într'o singură cetate, constituiau un corp puternic, care avea drepturile sale și putea avea cerințele sale. Regele micei stânci a lui Cecrops deveni rege al întregei Atice; însă pe când în micul său domeniu fusese rege absolut, aici nu fu decât șcful unui stat federativ, adică primul între egali.

Un conflict nu putea întârzia să isbucnească între această aristocrație și regalitate. "Eupotrizii regretau puterea, în adevăr regală, pe care fiecare din ei o exercitase până atunci în domeniul său". Se pare că acești răsboinici-preoți au pus religia pe primul plan și au pretins ca autoritatea culturilor locale era astfel micșorată. Daca-i adevărat, după cum spume Thucydide, că Tezeu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutare, Tezeu, 25: Aristot, citat de Plutare, ibidem; Isocrate, Elena, 36; Demosthene, in Naceram, 75. Legenda lui Tezeu fusese, fară indoială, alterată în cursul timpului şi mai ales de spiritul democratic.

a încercat să distrugă prytaneele cartierelor, nu-i de mirare ca sentimentul religios să se fi ridicat împotriva lui. Nu putem spune câte lupte a avut de sustinut, câte răscoale a trebuit să înfrângă, prin îndemânare sau cu forța: ceeace-i sigur, e faptul că la urmă a fost învins, că fu alungat din Atena si muri în exil 1.

Eupatrizii au deci biruința; ei nu au suprimat regalitatea dar au creat un rege pe gustul lor, Menestheu. După dânsul familia lui Theseu reluă puterea și o păstra timp de trei generații. Apoi ea fu înlocuită de o altă familie. de aceia a Melantizilor. Intreagă această epocă trebuic că a fost foarte turbure: amintirea răsboaielor civile nu ne-a fost însă bine păstrată.

Moartea lui Codrus coincide cu victoria definitivă a eupatrizilor. Ei nu au suprimat încă regalitatea; caci religia lor nu le-o îngăduia; i-au ridicat însă puterca politică. Călătorul Pausanias, care a venit cu mult după aceste evenimente, care însă a consultat cu multă grije tradițiile, spune că regalitatea a pierdut atunci o mare parte din atribuțiile sale și a "devenit dependentă"; ceeace inseamnă, fără îndoiala, că ea fu atunci subordonată Senatului eupatrizilor. Istoricii moderni numesc această perioadă a istoriei Atenei arhontat, și nu pierd niciodată ocazia să spună că regalittatea fu atunci desfiintată. Lucru care nu este cu totul adevărat. Descendentii lui Codrus s'au succedat din tată în fiu timp de treisprezece generații. Aveau titlul de arhonte, sunt însă documente antice care li-l dă deasemeni pe acela de rege"; am spus mai sus că aceste două titluri erau exact sinonime. Atena, în această lungă perioadă, avea încă regi ereditari; le răpise însă puterea și un le lăsase decât funcțiunile religioase. E ceeace se făcuse și la Sparta.

La sfârsitul celor trei secole, eupatrizii au găsit această regalitate religioasă tot mai tare decât ar fi voit ei. și o slăbiră. Au hotărît că nimeni nu va mai poseda accastă înaltă demnitate sacerdotală, mai mult de zece ani.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutare, Tezeu, 25, 32. Diodor, IV, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vezi Marmorele de Paros si compară cu Pausanias, J. 3, 2; IV, 5, 10; VII, 2, 1; Platon, Menexeniu, p. 238, c.; Elian, H. V., V., 13.

De altfel s'a continuat a se crede că vechea familie regală era singura în stare să îndeplinească funcțiunile de arhonte.

Aproape patruzeci de ani trecură astfel. Intr'o zi însă, familia regală fu pângărită de o crimă. Atunci s'a hotă-iit că ea nu mai putea să îndeplinească funcțiunile sacerdotale<sup>2</sup>; deci pe viitor arhonții nu vor mai fi aleși dintr'însa și această demnitate va fi accesibilă tuturor eupatrizilor. După alți patruzeci de ani, pentru a micșora și mai mult această regalitate, sau pentru a o împărți între mai mulți, ea fu făcută anuală și în ace-laș timp împărțită în două magistraturi deosebite. Până atunci arhontele era în acelas timp rege; de atunci aceste două titluri au fost despărțite. Un magistrat numit arhonte și un alt magistrat numit rege își împărțiră atribuțiile vechei regalități religioase. Sarcina de a veghia la perpetuitatea familiilor, de a autoriza sau interzice adopția, de a primi testamente, de a judeca în materie de proprietate imobiliară, toate fapte la care se găsea interesată și religia, fură încredințate arhontelui. Sarcina de a săvârși sacrificii solemne și aceia de a judeca în materie de necredință fu rezervată regelui. Astfel titlul de rege, titlu sfânt, care era necesar religiei, se perpetuă în cetate odată cu sacrificiile și cultul national. Regele si arhontele, uniti cu polemarcul si cu cei sase thesmotheti, care existau do mult poate, complectară numărul celor nouă magistrați anuali, care fură numiți cei nouă arhonți, după numele primului dintre ei.

Revoluția, care ridică regalității puterca sa politică, s'a săvârșit, sub forme deosebite, în toate cetățile. La Argos, imediat după a doua generație a regilor dorieni, regalitatea fu micșorată atât "încât nu li se lăsă descendenților lui Themenos decât numele de rege, fără nici o altă putere"; de altfel această regalitate a rămas ereditară timp de mai multe secole \*. La Cyrene descendenții

Pausanias, IV, 5, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Heracided din Pont, in Fragmenta, vol. II, pag. 208; Nicola din Damas, Fragm. 51, Suidas, V° iππομένης. Diodor, frag., Cartea VIII.

<sup>8</sup> Pausentas. II, t. 9.

lui Battos întruniră întâi în mâinile lor sacerdoțiul și puterea; apoi începând dela a patra generație nu li se mai lăsă decât sacerdoțiul. In Corint regalitatea s'a transmis mai întâi ereditar în familia Bachiazilor; revoluția a avut de efect să o facă anuală, fără s'o scoată însă din această familie ai cărei membri au posedat-o rând pe rând timp de un secol 2.

### 4º Aceiasi revoluție la Roma

Regalitatea fu la început la Roma ceeace a fost în Grecia. Regele era marele preot al cetații; era în acelas timp judecătorul suprem. În timp de răsboi el conducea cetățenii înarmați. Alături de dânsul erau șefii familii-lor, patres cari formau un Senat. Nu era decât un rege, pentrucă religia prescria unitatea în sacerdoțiu și unitalea în guvernământ.

Se înțelege dela sine însă că acest rege trebuia să consulte pe șefii familiilor confederate în orice afacere importantă <sup>3</sup>. Istoricii menționează încă din această epocă o adunare a poporului. Trebuie însă să ne întrebăm care putea fi atunci sensul cuvântului popor (populus), adică care era corpul politic pe timpul primilor regi. Toate mărturiile sunt de acord să arate că acest popor se întrunca întotdeauna pe curii: or, curiile nu erau decât reuniunea ginților. Fiecare gens se ducea în corpore și n'avea decât un singur vot. Clienții erau de față, întruniți în jurul lui pater, consultați poate, dându-si poate păre:ea, contribuind la compoziția votului unic pe care gens îl pronunța, neputând însă fi de alta păiere ca pater. Această adunare a curiilor nu era deci alteeva decât cetatea patriciană adunată în fați regelui. Vedem prin aceasta că Roma se găsea în aceleas condiții ca și celelalte cetăți. Regele se afla în prezența unui corp aristocratic foarte puternic constituit și care își găsea forța în religie. Aceleași conflicte pe care le-am văzut în Grecia le regăsim și la Roma.

Herodot, IV, 161. Diodor, VIII, Fragm.
 Diodor, VII; Herodot, V, 20; Pausanias II, 3, 4. Gens a Bachiazilor cuprindea aproape 200 de membri.

<sup>8</sup> Cicero, De Republica II, 8.

Istoria celor șapte regi e istoria acestei lungi neînțelegeri. Primul vrea să-și mărească puterea și să iasă de sub autoritatea Senatului. Se face iubit de clasele inferioare; *Părinții* îi sunt însă ostili. El piere asasinat la o întrunire a senatului.

Aristocrația se gândește îndată să dărâme regalitatea și Părinții exercită rând pe rând funcțiunea de rege. E adevărat că încep să se agite clasele inferioare; ele nu voesc să fie guvernate de șefii ginților și cer restabilirea regalității? Patricienii însă se consolează hotărând că ea va fi de acum înainte electivă și stabilesc, cu minunată îndemânare, formele alegerei: Senatul va trebui să aleagă pe candidat; adunarea patriciană a curiilor va confirma această alegere și îm sfârșit, augurii patricieni vor spune dacă noul ales e plăcut zeilor.

Numa a fost ales după acesto reguli. El se arată foarte religios, mai mult preot decât răsboinic, observator foarte serupulos al tuturor riturilor cultului și, prin urmare, foarte legat de constituția religioasă a familiilor și a cetății. Fu un rege pe placul patricienilor și muri liniștit în patul său.

Se pare că sub Numa regalitatea a fost redusă la funcțiunile sacerdotale, după cum se întâmplase și în cetățile grecești. Cel puțin e sigur că autoritatea religioasă a regelui era cu totul deosebită de autoritatea sa politică și că una nu aducea în mod necesar și pe cealaltă. Ceace dovedește aceasta e faptul că se făcea o alegere dublă. În virtutea celei dintâi regele nu era decât un șef religios; dacă la această demnitate voia să adauge și puterea politică imperium, avea nevoe ca cetatea să-i confere acest drept printr'un decret special. Acest punct de vedere reese clar din ceeace ne spune Cicero despre vechea

<sup>1</sup> Titu-Liviu I, 15: Multitudini gratior quam Patribus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tita Liviu, İ, 17: Fremere plebs multiplicatum servilutem, centum pro uno dominos factos, nec ultra nisi regem et ab ipsis creatum videbantur passuri. Cicero, De Republica; II, 12: Senatus tentatit ut ipse gereret sine rege rempublicam; populus id non ulit et regem flagitare non destitit.

constituție . Astfel sacerdoțiul și puterea erau deosebite. Ele puteau fi întrunite în aceiași mână; era nevoie însă pentru aceasta de două comitii si două alegeri.

Al treilea rege le reuni în persoana sa. Avu sacerdoțium și comandamentul și fu mai mult răsboinic decât preot; el disprețui și vru să slăbească religia, care făcea puterea aristocrației. Il vedem primind la Roma o sumă de străini, în ciuda principiului religios care-i excludea. Indrăznește chiar să locuiască în mijlocul lor, pe Coelius. Il mai vedem împărțind plebeilor câteva pământuri, al căror venit fusese până atunci întrebuințat cheltuelilor cerute de sacrificii. Patricienii îl învinuesc că ar fi neglijat riturile și chiar, lucru mai grav, că le ar fi modificat și alterat. Și dânsul moare ca și Romulus; zeii patricienilor îl trăsnesc pe el și pe fii săi.

Această lovitură redă autoritatea senatului, care numește un rege pe placul său. Ancus păzește scrupulos religia, poartă răsboaie cât mai puțin posibil și își petrece vieața în templu. Scump patricianilor, el moare în patul său.

Al cincilea rege este Tarquinius, care a obținut regalitatea împotriva Senatului și cu ajutorul claselor inferioare. E puțin religios, foarte necredincios și numai o minune l-a putut convinge despre știința augurilor. E inamicul vechilor familii; creiază patricieni și alterează atât cât îi este posibil vechea constituție religioasă a cetății. Tarquinius e asasinat.

Al saselea rege ia regalitatea prin surprindere; se pare

Cicero, de Rep. II, 13: quanquam populus eum curiatis comitiis regem esse jusserat, tamen ipse de suo imperio curiatam legem tulit. Cf. ibidem II, 17; II, 20: Tullus Hostilius, rex crentus, populum de imperio consuluit curiatim; II. 20: Cunctis populi suffragis rex est creatus I. Tarquinius, isque de suo imperio legem tulit. Dacă acești cameni fiind regi, mai au incă nevoe de a propune o lege care să le confere imperium, acessta înseamnă că regalitate și imperium sunt lucruri distincte. Trebue eă observăm că cuvântul imperium nu desemna exclusiv comandamentul militar, ci se aplica și autorității civile și politice; A se vedea exemplele acestei semnificări: Titu-Liviu, I, 17; I, 59: XXVI, 28; XXVII, 22; XXXII, 1; Cicero, de Rep. II, 13; Tacit, Anale, VI, 10, Dion Cassiue, XXXIX, 19; LII, 41.

de altfel că Senatul nu l-a recunoscut niciodată ca rege legitim. El lingușește clasele inferioare, le împarte pământ, nevoind să ia îm considerație vechiul drept de proprietate; le dă chiar un loc în armată și în cetate. Servius e înjunghiat pe treptele Senatului.

Cearta între regi și aristocrație lua caracterul unei lupte sociale. Regii își apropiau poporul; din clienți și din plebe își făceau un sprijin. Patriciatului, atât de puternic organizat, ei opuneau clasele inferioare, destul de numeroase la Roma. Aristocrația se găsi atunci într'un îndoit pericol. dintre care cel mai rău nu era acel care îi obliga să se încline în fața regalității. Ea vedea ridicându-se în spatele ei clasele pe care le disprețuia. Vedea ridicându-se plebea, clasa fără religie și fără cămin. Se vedea poate atacată de clienții săi, chiar în interiorul familiei, a cărei constituire, drept, religie, erau discutate și puse în pericol. Regii erau deci pentru dâmsa inamici odioși cari, pentru a-și mări puterea, tindeau să răstoarne organizarea sfântă a familiei și a cetății.

Lui Servius si urmează al doilea Tarquin. El sinșală speranța Senatorilor care l-au ales. Vrea să sie stăpân, de rege dominus exstitit. Face tot răul pe care poate să-l facă patricienilor; doboară pe acei care-și țineau capul sus; domnește fără a-i consulta pe Părinți, poartă răsboi și încheie pace fără a le cere aprobarea. Patriciatul pare definitiv snvins.

Insfârșit se prezintă o ocazie. Tarquiniu e departe de Roma; nu numai el ci și armata, adică acei cari îl susțin. Orașul se găsește pentru moment în mâinile patriciatului. Prefectul orașului, adică acela care are puterea civilă după rege, e un patrician, Lucretius. Șeful cavaleriei, adică acela care are autoritatea militară în lipsa regelui. e un patrician, Junius <sup>1</sup>. Acești doi oameni pregătesc răscoala. Au drept asociați alți patricieni, un Valerius, un Tarquiniu Collatin. Locul întâlnirei mu e Roma ci micul oraș Collatia, care aparține unuia dintre con-

<sup>&</sup>quot; Familia Junia era patriciană. Denys, IV, 68. Junii care se în tâlnesc mai târziu în istorie sunt plebei.

jurați. Acolo ei arată poporului cadavrul unei femei, spunând că această femeie s'a sinucis, pedepsindu-se în urma unei crime a unui fiu al regelui. Poporul din Collatin se răscoală; se duce la Roma; acolo se reînoește aceiași scenă. Spiritele sunt turburate, partizanii regelui desorientați; și dealtminteri chiar din acest moment puterea legală în Roma aparține lui Junius și lui Lucretius.

Conjurații se feresc de a aduna poporul; ci se duc la Senat. Senatul pronunță căderea lui Tarquiniu și desființarea regalității. Dar decretul Senatului trebuie să fie confirmat de cetate. Lucretius, cu titlu de prefect al orașului, are dreptul de a convoca adunarea. Curiile se întrumesc; ele judecă ca și conjurații; pronunță depunerea lui Tarquiniu și crearea a doi consuli.

Acest punct principal odată hotărît, se lasă adunării pe centurii grija numirii consulilor. Dar această adunare în care si câtiva plebei votează nu are să protesteze oare în contra a ceiace au făcut patricienii în Senat și în curii? Ea nu poate. Căci orice adunare romană este prezidată de un magistrat care indică obiectul votului si nimeni nu poate aduce în deliberare o altă chestiune. Ceva mai mult: Nimeni, în afară de prezident, în această epocă, n'are dreptul să vorbească. Dacă e vorba de o lege, centuriile nu pot vota decât prin da sau nu. E vorba de o alegere, prezidentul prezintă candidați și nimeni nu poate vota decât pentru candidații prezentați. În cazul actual, presedintele, desemnat de Senat, este Lucretius, unul din conjurati. El arată ca unic subject de vot alegerea celor doi consuli. Prezintă două nume sufragiilor centurilor, pe acele ale lui Junius si Tarquiniu Collatin. Acesti doi oameni sunt în mod necesar alesi. Apoi Senatul ratifică alegerea și însfârșit augurii o confirmă în numele zeilor.

Această revoluție nu plăcu întregei lumi la Roma. Mulți din plebei întovărășiră pe rege și se alăturară soartei lui. In schimb un bogat patrician din Sabina,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denye, V, 26. 53, 58, 59, 63. 64. Titu Liviu nu indică aceste fapte, dar face aluzii la dânsele când spune că patricienii fură obligați să facă concesii plebei, inservire plebi (II, 21).

șeful puternic al unei numeroase gens, mândrul Attus Clausus, găsi noua-conducere așa de conformă vederilor sale. încât veni să se stabilească la Roma.

Dealtminteri, numai regalitatea politică fu suprimată; regalitatea religioasă era sfântă și trebuia să dureze și astfel se grăbiră să numească un rege numai pentru sacrificii, rex sacrorum. Se luară toate precauțiunile ce se puteau închipui ca acest rege preot să nu abuzeze vreodată de marele prestigiu pe care i-l dădea funcțiunile lui, pentru a pune mâna pe putere.

#### CAPITOLUL IV

# Aristocrația guvernează cetățile

Aceași revoluție, sub forme ușor diferite, se înfăptuise la Atena, la Sparta, la Roma, în toate cetățile însfârșit, a căror istorie ne este cunoscută. Pretutindeni ea fusese opera aristocrației, pretutindeni a avut de efect suprimarea regalității politice, lăsând să subsiste regalitatea religioasă. Cu începere dela această epocă și în timpul unei perioade a cărei durată fu foarte neegală pentru diferitele orașe, guvernarea cetății aparține aristocrației.

Această aristocrație era bazată în acelaș timp pe maștere și pe religie. Ea își avea principiul în constituția religioasă a familiilor. Sursa din care deriva crau însuși acele reguli, pe care le-am observat mai ca în cultul casei și în dreptul privat, adică legea eredității căminului, privilegiul celui dintâi născut, dreptul de a pronunța rugăciunea, legat de maștere. Religia ereditară era titlul acestei aristocrații pentru dominația absolută. Ea îi dădea drepturi care păreau sfinte. După vechile credințe numai acela care avea un cult casnic putea fi proprietarul pământului; numai acela era membru al cetății care avea într'însul caracterul religios cel făcea cetățeam; numai acela putea fi preot, care cobora dintr'o familie având un cult; numai acela putea fi magistrat care avea dreptul de a îndeplini sacrificii. Omul care

n'avea cult preditar, trebuia să fie clientul unui alt om, sau dacă nu accepta, trebuia să rămână în afară de societate. Multe generații au trecut până când le-a venit oamenilor ideia că această neegalitate ar fi nedreaptă. Nimeni nu se gândi să constitue societatea omenească după alte reguli.

La Atena, dela moartea lui Codrus până la Solon, întreaga autoritate fu în mânile eupatrizilor. Numai dânșii erau preoț: și arhonți. Numai ei împărțeau justiția și cunoșteau legile nescrise, ale căror formule sacre și-le

transmiteau din tată în fiu.

Aceste familii păstrau atât cât le era cu putință vechile forme ale regimului patriarhal. Ele nu trăiau întrunite în oraș. Continuau să trăiască în diferitele cantoane din Atica, fiecare pe vastul său domeniu, înconjurată de numeroși servitori, guvernată de șeful său eupatrid și practicând, într'o independență absolută, cultul său ereditar. Timp de patru secole, cetatea ateniană n'a fost decât confederația acestor puternici șefi de familie, cari se adunau în anumite zile, pentru celebrarea cultului central sau pentru urmărirer intereselor comune.

S'a observat adesea cât de mută este istoria asupra acestei lungi perioade a existenței Atenei și în general a existenței cetăților grece. Rămânem mirați de faptul că păstrând amintirea multor evenimente a timpului vechilor regi, ea n'a înregistrat aproape nici unul din timpul guvernămintelor aristocratice. Fără îndoială, s'au produs atunci prea puține acte de interes general. Intoarcerea la regimul patriarhal suspendase aproape pretutindeni vieața națională. Oamenii trăiau despărțiți și aveau puține interese comune. Orizontul fiecăruia era mica grupă și mica burgadă unde trăia ca eupatrid sau ca servitor.

La Roma, deasemeni, fiecare din familiile patriciene trăia pe domeniul său, înconjurată de clienții săi. Veneau la oraș pentru sărbătorile cultului public sau pentru adunări. După expulzarea regilor, puterea aristocrației este absolută. Nimeni, în afară de patrician, nu puter

<sup>1</sup> Thueydide, II, 15-16.

îndeplini funcțiunile sacerdotale în cetate; Vestalele, pontifii, salienii, flaminii, augurii trebuiau aleși exclusiv din casta sfântă. Singur patricienii puteau fi consuli; numai ei alcătuiau Senatul. Dacă nu se suprimă adunarea pe centurii, unde plebeii aveau acces, se privi cel puțin adunarea pe curii ca singura legitimă și sfântă. Centuriile aveau în aparență alegerea consulilor; dar am văzut că ele nu puteau vota decât asupra numelor pe care le prezentau patricienii și de altfel deciziile lor erau supuse întreitei ratificări a Senatului, a curiilor și a augurilor. Numai patricienii distribuiau justiția și cuno-

steau formulele legii. Acest regim politic a durat la Roma un mic număr de ani. In Grecia, din contra, a fost o lungă perioadă în care aristocrația a fost stăpână. Odiseia ne prezintă un tablou fidel a acestei stări sociale în partea occidentală a Greciei. Găsim acolo, în adevăr, un regim patriarhal, foarte analog cu acela pe care l-am observat în Atica. Câteva familii mari și bogate își împart țara; numeroși servi cultivă pământul sau îngrijesc turmele; vicața este simplă; o aceiași masă reuneste pe sefi si pe servitori. Acesti sefi sunt denumiți, cu un nume care în alte societăți devine un titlu pompos, ανακτες, βασιλείς. Astfel, Atenienii epocei primitive numeau βασιλεύς șeful unui γένος și clienții dela Roma păstrară obiceiul de a numi rex pe seful unei gens. Acesti sefi de familie au un caracter sfânt; poetul îi numește regi divini. Itaca e destul de mică, are totuși un mare număr de astfel de regi. Printre ei există, în adevăr, un rege suprem; dar el n'are nici o importanță și nu pare să aibă altă prerogativă decât aceia de a prezida consiliul sefilor. Pare chiar, după anumite semne că e supus alegerei, și vedem că Telemac nu va fi șeful suprem al insulei decât dacă ceilalți șefi, egalii săi, vor voi să-l aleagă. Ulyse, întorcându-se în patrie, nu pare să fi avut alți supusi decât pe servitorii care-i apartineau lui însăsi; când a omorât câțiva din șefi, servitorii acestora iau armele si sustin lupta pe care poetul nu se gândește s'o găsească blamabilă. La Feacieni. Alcinos are autoritatea

supremă; dar îl vedem ducându-se în adunarea șefilor și putem observa că nu dânsul a convocat consiliul, ci consiliul a chemat pe rege. Poetul descrie o adunare a ce tății feaciene; e departe de a fi o adunare a multimii. S'au întrunit numai șefii, individual convocați de un crainic, ca la Roma pentru comiția Calata; stau pe scaune de piatră; regele ia cuvântul și califică pe cei de față cu numele de regi purtători de sceptru.

In orașul lui Esiod, în pietroasa Ascra, găsim o clasă de oameni pe care poetul o numeste sefi sau regi; acestia împart dreptatea poporului. Pindar ne arată și el o clasă de sefi la Cadmeeni; la Theba laudă rasa sfântă a Spartanilor, de care Epaminonda legă mai târziu nașterea sa 1. Nu putem ceti pe Pindar fără a fi isbiți de spiritul aristocratic care domnește încă în societatea greacă pe timpul răsboaielor medice; și ghicim astfel cât de puternică fusese această aristocrație cu un secol sau două mai înainte. Căci ceeace poetul laudă mai mult la eroii săi e familia lor și trebuie să presupunem că acest fel de elogiu avea de atunci mare pret și că nașterea părea încă bunul suprem. Pindar ne arată marile familii care străluceau atunci în fiecare cetate; numai în cetatea Egina numește pe Midilizi, Teandrizi, Euxenizi, Blebsiazi, Cariazi, Blahizi. La Syracusa laudă familia sacerdotală a Iamizilor, la Agrigent pe a Emenizilor și tot astfel în toate orașele de care are ocaziune să vorbească.

La Epidaur întregul corp de cetățeni, adică acei cari aveau drepturi politice, nu se compuse multă vreme decât din 180 de membri; întreg restul "era în afara cetății". Adevărații cetățeni erau și mai puțini numeroși la Heraclea, unde cadeții marilor familii n'aveau drepturi politice<sup>3</sup>. Tot așa fu multă vreme la Cnida, la Istros, la Marsilia. La Tera, întreaga putere era în mânile câtorva familii, reputate sfinte. Tot astfel era în Apolonia 4. La Eritrea exista o clasă aristocratică, numită Ba-

<sup>1</sup> Pindar, Isth., I, 41; Pausanias, VIII, 11; IX, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pintare, Quest. grec, 1.

Aristot, Politica, V, 5, 2.
 Idem, ibid. III, 9, 8; VI, 3, 8.

zilizii 1. In orașele din Eubea clasa conducătoare se numea Cavaleri<sup>2</sup>. Putem observa în privința aceasta că la cei vechi, ca și în evul mediu, era un privilegiu de a

lupta călare.

Monarhia nu mai exista de multă vreme la Corynt, când o colonie plecă să fundeze Syracusa. Asttfel, cetatea nouă nu cunoscu regalitatea și fu guvernată dela început de o aristocratie. Această clasă se numea Geomores, adică proprietari. Se compunea din familii cari, în ziua fundării, își distribuise cu toate riturile obișnuite, părtile sfinte ale teritoriului. Această aristocrație rămase mai multe generații stăpână absolută pe guvern și dânsa păstra titlul său de *proprietar*, ceeace pare a arată că dreptul de proprietate asupra pământului nu apartinea claselor inferioare 3. O aristocratie asemanătoare fu multă vreme stăpână la Milet și la Samos.

#### CAPITOLUL V

# A doua revoluție; schimbări în constituirea familiei; dreptul de primogenitură dispare; gens se desmembrează.

Revolutia care răsturnase regalitatea, modificase mai mult forma exterioară a guvernului decât schimbase constituția societății. Ea nu fusese opera claselor inferioare, care aveau interes să distrugă vechile instituții, ci a aristocrației, care avea interes să le mentină. Ea nu fusese făcută pentru a schimba organizația antică a familiei, ci pentru conservarea ei. Regii fuseseră adesea tentați să ridice clasele de jos și să slăbească pe gentes, si de acea fuseseră răsturnați. Aristocrația nu înfăptuise o revoluție politică decât pentru a împiedica o revoluție socială și casnică. Ea luase în mâni puterea nu atât pentru plăcerea de a domina, cât pentru a apăra de

8 Herodot, VII, 155, Diodor, VIII, 5, Denys, VI, 62,

Idem, ibid. V, 5, 4.
 <sup>2</sup> Ιππόδοται, Herodot, V, 77. Plutarc, Perieles, 23. Strabon, X,
 1, 8: ἡ τῶν ἰπποδοτῶν καλουμένη πολιτεία ἐπεκράτει, προέστησαν γὰρ ἀπὸ τιμημάτων ἄνδρες ἀριστοκρατικῶς ἄρχοντες. Aristot, Politieu, IV, 3, 2

atacuri vechile sale instituții, anticele sale principii, cultul său casnic, autoritatea sa paternă, regimul gens și în sfârșit întreg dreptul privat, pe care religia primitivă îl stabilise.

Această mare și generală sforțare a aristocrației răspundea deci unui pericol. Or, se pare că în ciuda sforțării și chiar a victoriei sale, pericolul subsista. Vechile institutii începeau să se clatine și grave schimbari aveau să se introducă în constituirea intimă a familiilor. Vechiul regim gens, fundat de religia familiei, nu fusese distrus în ziua în care oamenii trecuseră la regimul cetătii. N'au voit sau n'au putut să renunte la dânsul imediat, șefii încercând să-și păstreze autoritatea lor, inferiorii ne având numai decât gândul de a se libera. Se conciliă deci regimul gens cu acela al cetății. Dar în fond erau două regimuri opuse ce nu se putea nădăjdui că au să fie aliate pentru totdeauna și care trebujau într'o zi sau alta să se rasbojască. Familia, indivizibilă și numeroasă, era prea puternică și prea independentă pentru ca puterea socială să nu simtă tentația și chiar nevoia s'o slăbească. Sau cetatea nu putea să dureze sau, în cele din urmă, trebuia să sfarme familia.

Vechia gens, cu altarul său unic, cu seful său suveran, cu domeniul indivizibil, se concepe foarte bine atât cât durează starea de izolare și cât nu există altă societate: dar deîndată ce oamenii s'au reunit în cetate. puterea vechiului șef este în chip forțat micșorată; căci în acelas timp cu suveranitatea lui de acasă, el este membrul unei comunități; ca atare, interese generale îl obligă la sacrificii si legi generale îi poruncese ascultare. În proprii săi ochi și mai ales în ochii inferiorilor săi demnitatea sa este micsorată. Apoi în această comunitate, oricat de aristocratic ar fi ea constituită, inferiorii contează totuși ceva, chiar dacă n'ar fi decât prin numărul lor. Familia care cuprinde mai multe ramuri si care se duce la comiții, înconjurată de o mulțime de clienți, are în mod natural mai multă autoritate în deliberările comune decât familia puțin numeroasă, care are puține

brațe și puțimi soldați. Or, aceștti inferiori nu întârzie să simtă importanța pe care o au și forța lor; un oarecare sentiment de mândrie și dorința de o soartă mai bună naște în ei. Adăugați la aceasta rivalitățile șefilor de familie, luptând pentru influențe și căutând reciproc să se slăbească. Adăugați apoi că ei devin dornici de magistraturile cetății, că pentru a le obține caută să se facă populari și pentru a le conduce, neglijează sau uită mica lor suveranitate locală. Aceste cauze au produs cu timpul o oarecare slăbire în constituirea grupărei numită gens; cei cari aveau interes să mențină această constituire nu erau atât de stăruitori; cei cari aveau interes s'o modifice deveneau mai îndrăzneți și mai puternici.

Regula de indivizie care făcuse forța familiei antice a fost puțin câte puțin părăsită. Dreptul de primogenitură, condiția unității sale, a dispărut. Desigur, nu trebuie să me așteptăm ca vreunul din scriitorii antichității să ne procure data exactă a acestei schimbări. E foarte probabil că n'a avut o dată hotărîtă, căci nu s'a desăvârșit într'un singur an. S'a făcut cu timpul, în primul rând într'o familie, apoi într'alta și puțin câte puțin în toate și s'a

terminat pe nesimtite.

Putem foarte bine crede de asemeni că oamenii n'au trecut dintr'un singur salt dela indivizibilitatea patrimoniului la partajul egal între părți. Probabil a fost o tranziție între aceste două regimuri. Lucrurile s'au petrecut toate, în Grecia și în Italia, ca și în vechea societate indiană, unde legea religioasă, după ce prescrie indivizibilitatea patrimoniului, lasă părintelui libertatea să dea oarecare parte din avere fiilor săi mai mici; apoi după ce cere ca cel mai vârstnic să aibă cel puțin 'd parte dublă, permite ca împărțeala să fie făcută în mod egal, și termină chiar prin a o recomanda l. Insă asupra tuturor acestora n'avem nici o indicație precisă. Un singur punct este sigur, că dreptul de primogenitură și de indiviziune a fost regulă antieă și că apoi a dispărut.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Impărțirea patrimoniului este lucru obicinuit la Roma, la mijlocul secolulni al V-lea. Legea celor douăsprezece table acordă actio familiae erciscundae, (Gaius, in Digeste, X, 2, 1).

Această schimbare nu s'a desăvârșit în acelaș timp nici în acelaș fel în toate cetățile. În unele din ele legea menținu destul timp indiviziunea patrimoniului. La Teba și la Corynth ea mai era încă în vigoare în secolul al VIII-lea. La Atena legislația lui Solon mai dovedea încă o oarecare preferință în privința primului născut. Sunt orașe în care dreptul de primogenitură n'a dispărut decât în urma unei răscoale. La Heraclea, la Cnidos, la Istros, la Marsilia, ramurile secundare luară armele pentru a distruge totdeodată și autoritatea părintească și privilegiul celui mai vârstnic 1.

Din acest moment cutare cetate greacă, care până atunci nu avusese decât vre-o 100 de oameni, cari se folosiau de drepturi politice, a putut număra până la 5 sau 600. Toti membrii familiilor aristocratice deveniră cetăteni, si accesul magistraturilor și al Senatului le fu îngăduit. Nu ne este posibil să spunem în ce epocă privilegiul primului născut a dispărut din Roma. E foarte probabil că regii, în mijlocul luptelor împotriva aristocrației, au făcut tot ceeace le-a fost cu putință pentru a-l suprima și pentru a desorganiza astfel gințile. La începutul reputblicei vedem 140 de noi membrii intrând în Senat. Ei eseau, spune Titu Liviu, din primele rânduri ale ordinului equestru 2. Or, moi știm că primele șase centurii de Cavaleri erau compuse din patricieni 3. Deci tot patricieni sunt acei cari vin să complecteze golurile Senatului. Titu Liviu adaugă uu detaliu foarte semnificativ: începând din acest moment s'au distins două categorii de Senatori, unii cari erau numiți patres și ceilalți numiți conscripti 4. Toti erau deopotrivă patricieni; Patres însă erau căpeteniile celor 160 de gentes care mai existau încă, iar conscripți erau alesi printre ramurile secundare ale acestor gentes. Putem presupune de fapt că această clasă

Aristot, Politica V, 5, 2, ed. Didot. p. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu II, 1: primoribus equestris gradus lectis.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A se vedea Belot, Histoire des Chevaliers romans, cart. I, cap. II.
<sup>4</sup> Titu-Liviu II, 1: Qui patres quique conscripti essent. Festus.
ed. Mueller, p. 41: conscripti dicebantur qui ex equestri ordine patribus ascribebantur. Timp de mai multe secole patres fură sebit de conscripti; a se vedea Plutare, Quest. Rom., 58.

numeroasă și energică nu dase concursul său la opera lui Brutus și a acelor numiți patres decât cu condiția să obțină drepturi civile și politice. Ea dobîndi astfel, grație faptului că aveau nevoe de dânsa, tot ceia ce aceiași clasă cucerise cu ajutorul armelor la Heraclea, la Cnidos și la Marsilia.

Dreptul de primogenitură dispăru deci de pretutindeni: revoluție considerabilă, care începu să transforme societatea. Gens italică și elenicul γένος și-au perdut unitatea primitivă. Diferitele ramuri se separară; fiecare din ele își avu de aci înainte partea sa de proprietate, domiciliul său, interesele sale deosebite, independenta sa. Singuli singulas familias incipiunt habere, spune jurisconsultul. In limba latină este o veche expresie care pare că datează din această epocă: familiam ducere, se spunea despre acela care se desprindea din gens și mergea să-și întemeieze familie aiurea, după cum se spunea ducere coloniam, de acela care părăsea metropola si se ducea în locuri îndepărtate să fundeze o colonic. Fratele care se despărțea astfel de fratele mai mare avea de aci înainte căminul său propriu și focul sacru, pe care fără îndoială îl aprinsese dela focul comun al gintei, după cum colonia îl aprindea pe al său la pritaneul metropolei. Gens nu mai păstră decât un fel de autoritate religioasă cu privire la diferitele familii care se despărtiseră de dânsa. Cultul său dobîndi supremația asupra culturilor lor. Şi nu le-a fost îngăduit să uite că erau eșite din gens; ele continuară să-i poarte numele; la zile hotărâte mai dinainte se reuniră împrejurul focului sacru comun, pentru a venera strămoșul antic sau divinitatea protectoare. Ele continuară chiar să aibă un șef religios și-i probabil că cel mai vârstnic își păstră privilegiul pentru sacerdoțiu, care rămase mult timp ereditar. În afară de aceste lucruri, ele fură independente.

Această desmembrare a grupării gens avu grave consecințe. Antica familie sacerdotală, care formase uu grup atât de bine unit, atât de puternic constituit, a fost pentru totdeauna micșorată. Această revoluție pregăti și făcu mult mai usoare alte schimbări.

#### CAPITOLUL VI

## Clienții se eliberează,

1º Ce era la început clientela și cum s'a transformat.

Iată încă o revoluție a cărei dată nu se poate indica și care totuși a modificat constituția familiei și a societății însăși. Familia antică cuprindea sub autoritatea unui șef unic două clase de rang inegal: deoparte ramurile secundare, adică indivizi natural liberi; de alta servitori sau clienți, inferiori prin naștere, apropiați de stăpân prin participarea lor la cultul casnic. Din aceste două clase am văzut pe prima eșind din starea ei de inferioritate; a doua aspiră și dânsa să se libereze. Cu timpul reușește; clientela se transformă și sfârșește prin a dispărea.

Imensă schimbare, pe care scriitorii antici nu ne-o povestesc. Tot asa în evul mediu cronicarii nu ne spun cum s'a transformat încetul cu încetul populația rurală. A fost în existența societăților umane un destul de mare număr de revoluții a căror amintire nu ne este păstrată de nici un document. Scriitorii nu le-au observat pentrucă ele se săvârșeau cu încetul, pe nebăgate de seamă, fără lupte vizibile; revoluții adânci și ascunse, cari turburau numail adâncurile societății umane, fără să fi apărut ceva la suprafață, și care rămâneau nebăgate în seamă chiar de generațiile care contribuiau la săvârșirea lor. Istoria mu le poate înregistra decât foarte mult timp după ce s'au terminat si numai atunci când comparând două epoci ale vieții unui popor, constată între ele așa de mari deosebiri, încât devine evident că în intervalul care le desparte s'a săvârsit o mare revolutie.

Dacă ne-am raporta la imaginea pe care ne-o arată scriitorii în privința clientelei primitive la Roma, am ve-dea o instituție înfloritoare. Ce poate fi mai uman decât patronul care-și apără clientul în fața justiției, care îl susține cu banii săi, dacă este sărac și care contribue la educația copiilor săi? Ce poate fi mai mișcător decât acest

client care la rândul său susține patronul căzut în mizerie, care-i plătește datoriile și dă tot ceeace posedă pentru a-l răscumpăra 1? De fapt însă nu este atât de mult sentiment în legile popoarelor vechi. Afecțiunea dezinteresată și devotamentul nu au fost niciodată instituții. Trebuie să ne facem o altă idee despre clientelă și patronaj.

Ceia ce știm cu mai multă siguranță asupra clientului, e faptul că nu se poate separa de patronul său și nici să-și aleagă un altul, și că-i legat din tată în fiu de o familie<sup>2</sup>. Chiar dacă am ști numai atât ne-ar fi destul să ne convingem că condițiile sale de trai nu erau prea blânde. Să mai adăugăm că acest client nu este proprietarul pământului; pământul aparține patronului, care, ca șef al unui cult casnic și ca membru al cetății, singur el are calitatea de a fi proprietar.

Dacă clientul cultivă ogorul, o face în numele și pentru profitul stăpânului. El nu are nici măcar proprietatea completă a obiectelor mobiliare, a banului, a peculului său. Aceasta ne-o dovedește faptul că patronul îi poate lua totul înapoi, pentru a-și plăti datoriile, sau a se răscumpăra. Astfel nimic nu-i aparține. Este adevărat că patronul îi datorează întreținerea sa și a copiilor săi; în schimb el trebuie să muncească pentru patron. Nu se poate spune că este sclav; are însă un stăpân căruia îi aparține și voinței căruia este supus în toate împrejurările. Intreaga sa vieață e client și fii săi vor fi la fel.

Este oarecare asemănare între clientul epocilor antice și servul evului mediu. De fapt principiul care-i condamnă la supunere nu este acelaș. Pentru serv, acest principiu e dreptul de proprietate, care se exercită asupra pământului și asupra omului în acelaș timp. Pentru client, acest principiu este religia casnică, căreia îi este credincios, sub autoritatea patronului, care-i preotul. De altfe!, atât pentru client cât și pentru serv, subordonarea este aceiași; unul este legat de patronul său și celalt de

<sup>1</sup> Plotare, Romulus, 13. Denys, II, 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A se vedea asupra acestui punet un fapt curios raportat de Plutare în Viața lui Marius, 5, cf. Cicero, De oratore, I, 39.

seniorul său; clientul nu poate părăsi gens și nici servul pământul, Clientul, ca și servul, rămâne supus unui stăpân din tată în fiu. Un pasagiu din Titu Liviu ne face să credem că-i este interzis să se căsătorească în afară de gens, după cum servului îi este interzis să se căsătorească în afară de sat 1. Ceace-i sigur, e faptul că nu poate să contracteze o căsătorie fără autorizarea patronului. Patronul ponte lua înapoi ogorul pe care-l cultivă clientul, și banii pe care-i posedă tot-aga după cum seniorul poate să se poarte cu servul. Dacă clientul moore tot ceeace a fost în folosința sa revine de drepit patronului, tot asa cum succesiunea servului apartine seniorului. Patronul nu-i numai stăpân, e și judecător. Poate să condamne la moarte pe client; în afară de asta îi este și sef religios. Clientul se supune acestei autorități, atât morale cât și materiale, care-i stăpânește corpul și sufletul. E adevărat că această religie impune datorii patronului, datorii însă al căror judecător este el singur și pentru care nu există sancțiune. Clientul nu vede pe nimeni care să-l protejeze; și nici nu-i cetătean prin el însuși; dacă vrea să apară înaintea Tribunalului cetății. trebuie să fie condus de patronul său și acesta să vorbească pentru dânsul. Vrea să invoace legea? Nu-i cunoaște formulele sfinte; și chiar dacă le-ar cunoaște prima lege pentru dânsul e să nu mărturisească și nici să vorbească vreodată împotriva patronului său, Fără patron, nici o dreptate și împotriva lui nici un sprijin.

Clientul nu există numai la Roma; îl găsim la Sabini și Etrusci, făcând parte din manus a fiecărui șef <sup>2</sup>. A existat în vechea gens elenică, după cum a existat și în gens italica. E adevărat că nu trebuie să-l căutăm în cetățile doriene, unde sistemul gens a dispărut de timpuriu și unde cei învinși sunt legați, nu de familia unui stăpân ci de o bucată de pământ. Il găsim la Atena și în cetățile ioniene și eoliene sub numele de thet sau pelat. Atât timp cât durează regimul aristocratic, acest thet nu face parte din cețate. Inchis într'o familie din care nu poate

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tita-Liviu, XXXIX, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys, V, 20; IX, 5. Titu-Liviu, II, 16.

eși, el se găsește în mâca unui eupatrid, cure are în sine acelaș caracter și aceiași autoritate ca și patronul roman.

Putem foarte bine să presupunem că de timpuriu a existat ură între patron și client. Ne închipuim fără mare greutate ceeace trebuie să fi fost existența în această familie, în care unul avea întreaga putere și altul nu avea nici un drept în care ascultarea fără margini și fără nici o uădejde se găsea alături de omnipotența neînfrânată, în care cel mai bun stăpân își avea mâniile și capriciile sale și scrvitorul cel mai resemnat avea supărările, gemetele și urile sale. Ulysse este un stăpân bun: vedeți ce dragoste părintească poartă lui Eumene și lui Filetios. Dar el condamnă la moarte pe un servitor care l-a insultat fără să-l recunouscă și pe servitoarele care au căzut în păcatul, la care chiar lipsa lui le-a expus. De moartea pretendenților e răspunzător față de cetate; dar de moartea servitorilor nimeni nu-i cere socoteală.

In starea de izolare în care trăise multă vreme familia. clientela se putuse forma și menține. Religia casnică era atunci atotputernică asupra sufletului. Omul card era preot prin drept de moștenire, apărea claselor inferioare ca o fiintă sfânță. Mai mult decât un om, el era intermediarul între cameni și dumnezeu. Din gura sa eșia rugăciunea puternică, formula irezistibilă care atrăgea favoarea sau mânia divinității. Inaintea unei astfel de forte trebuia să te închini; supunerea era impusă de credință și religie. De eltminteri, cum ar fi putut încerca clientul să se libercze? Nu veden alt orizont decât această familie, de care totul îl lega. Numai în ea găsea o vieață liniștită, o subsistență asigurată; în ea singură, dacă avea un stăpân, avea și un protector; num ii în ea însfârșit găsea un altar de care să se portă apropia și zei pe care să-i fie permis să-i invoace. A părăsi această familie însemna să se pună în afară de orice organizare socială și de întreg dreptul; însemna să-si piardă zeii și să renunțe la dreptul de rugăciune.

Cetatea odată întemeiată, clienții diferitelor familii se puteau întâlni, își puteau vorbi, își puteau comunica do rințele și nemulțumirile lor, face o comparație între diferiți stăpâni și întrevedea o soartă mai bună. Apoi privirile lor începură să se întindă în afara cercului familiei; începură să-și dee seama că în afară de dânsa, exista o societate, reguli, legi, altare, temple și zei. Și faptul că nu puteau eși din familie nu mai era pentru ei o nenorocire fără nici un remediu. Tentația devenea în fiecare zi mai puternică; clientela părea o sarcină din ce mai grea și cu timpul încetară să mai creada că autoritate 1 stăpânului ar fi legitimă și sfântă. Se născu atunci în sufletul acestor ormeni o puternică dorință de libertate.

Fără îndoială, nu găsim în istoria nici unei cetăți amintirea unei răscoale generale a acestei clase. Chiar dacă au fost lupte și s'a făcut uz de arme, ele s'au petrecut si au fost ascunse în cercul fiecărei familii. Timp de mai multe generații s'au văzut, de o parte, energice sforțări pentru independență, de altă parte o represiune nemiloasă. În fiecare casă s'a desfăsurat o lungă și drumatică poveste, pe care-i imposibil să o mai reînviem astăzi. Ceeace putem spune e numai faptul că sfortările claselor inferioare nu au fost fără rezultat. O necesitate de neînvins a obligat cu timpul pe stăpâni să cedeze ceva din omnipotento lor. Atunci când autoritatea încetează de a mai apare justă supușilor, mai trebuie însă să treacă mult timp până să se convingă și stăpânii de acest lucru; aceasta vine cu timpul și atunci stăpânul care nu mai crede autoritatea sa legitimă, sau o apără prost. sau sfârseste prin a renunța la dânsa. Să adăugăm că această clasă inferioară era folositore. Că bratele sale cultivând pământul, făceau bogăția stăpânului și luptând, îi întăreau puterea în mijlocul rivalităților familiilor, și că era deci cuminte ca ea să fie satisfăcută și ca interesul să se unească cu umanitatea, pentru a face concesiunile necesare.

Pare sigur faptul că puțin câte puțin s'a ameliorat condiția de viață a clienților. La origină ei trăesc în cesa stăpânului, cultivând împreună domeniul comun. Mai târziu i s'a atribuit fiecăruia dintre ci un lot de pământ în

particular. Clientul desigur că s'a simțit mult mai fericit. Fără îndoială el mai lucra încă în folosul stăpânului; pământul nu-i aparținea, ci el era mai degrabă acela care aparținea pământului. Cu toate acestea l-a cultivat mulți ani dearândul și se simțea legat de dânsul. S'a stabilit între client și pământ nu legătura pe care o crease religia proprietății între pământ și stăpâm, ci o altă legătură, aceia pe care munca și suferința chiar o pot făuri între omul care își dă toată osteneala și pământul care-i dă roadele sale.

Se înfăptui apoi un nou progres. El nu mai cultiva pământul pentru stăpân, ci pentru el însuși. Sub condiția unei arenzi, care probabil la început a fost variabilă, dar care cu timpul a devenit fixă, clientul se bucură de recoltă. Osteneala sa găsește astfel o carecare recompensă și vieața sa fu în acelaș timp mai liberă și mai mândră. "Șefii de familie, spune un autor antic, desemnau porțiunile de pământ inferiorilor lor ca și cum aceștia ar fi fost proprii lor copii". Densemenea citim în Odiseea: "Un stăpân binevoitor îi dă servitorului său o casă și o bucată de pământ"; și Eumeu adaugă: "o soție mult dorită", decarece clientul n'are încă dreptul să se căsătorească fără voința stăpânului, care-i alege tovarășa de vieață.

Insă ogorul pe care se desfășură de aci înainte vieața sa, unde era toată munca și toată mulțumirea sa, nu era încă proprietatea lui. Căci acest client nu poseda caracterul sfânt prin care ogorul putea deveni proprietatea unui om. Lotul pe care-l ocupa continua să poarte piatra sfântă, zeul Terminus, pe care familia stăpânului îl așezase odinioară. Această piatră inviolabilă atesta că ogorul, unit de familia stăpânului printr'o legătură sfântă, nu putea să aparțină niciodată clientului liberat. In Italia, câmpul și casa pe care o ocupa villicus, clientul patronului, cuprimdea un altar, un Lar Familiaris; însă acest altar nu era al cultivatorului, ci al stăpânului.

<sup>1</sup> Festus, V. Patres, ed. Müller, p. 246.

<sup>2</sup> Caton, De re rust., 143 Columelle, XI, 1, 19.

Aceasta stabilea totodată dreptul de proprietate al patronului și subordonarea religioasă a clientului, care oricât de departe ar fi fost de stăpân, păstra încă cultul său.

Clientul, devenit posesor, suferia de faptul că nu putea fi proprietar și nădăjduia să devină. Iși puse ambiția sa facă să dispară din acest ogor, care părea că este al lui prin dreptul de muncă, piatra sfântă, care-l făcea pe veci proprietatea vechiului stăpân.

Vedem limpede că în Grecia clienții au ajuns acest scop; prin ce mijloace nu se știe. Cât timp le-a trebuit și câte sforțări au făcut pentru a ajunge, nu putem aflu decât din ghicite. Poate s'a întâmplat în antichitate aceiași serie de schimbări sociale, pe care Europa le-a văzut producându-se în evul mediu, când sclavii dela țară au devenit servii legați de glie, și când acești servi, supuși tuturor capriciilor stăpânului, s'an schimbat în servi angajați și apoi s'au transformat în țărani proprietari.

## 2º Clientela dispare la Atena; opera lui Solon.

Această transformare apare lămurit în istoria Atenei. Răsturnarea regalității avusese de efect să reînvieze regimul 7500; familiile își reluasera vieața lor izolată și fiecare începuse să formeze un mie stat, care avea drept șef un eupatrid și drept supuși mulțimea de clienți sau servitori, pe care limba veche îi numea theti.

Acest regim pare să fi apăsat greu asupra populației ateniene, căci ea păstră o rea amintire. Poporul se socotea atât de nenorocit, încât epoca precedentă i s'a părut un fel de epocă de aui; regreta regii; și ajunse să-și închipuie că, în timpul monarhiei, fusese fericit și liber, că atunci se bucurase de egalitate, și numai dela căderea regilor au început inegalitatea și suferința.

Era o iluzie, cum au adeseori popoarcle; tradiția populară punea începutul inegalității atunci când poporul începuse să o simtă de mesuferit. Ei făceau să dateze

<sup>1</sup> Acest cuvânt este întrebuințat în sensul de servitor de Hesiod. Opera et dies, V, 563, și în Odysseen, IV, 644. Denys, din Halicarnas, II, IX, asimilează pe vechii theți al Atenei cu clienții romani.

această clientelă, acest fel de servaj, care era tot atât de vechi ca și constituirea familici, din epoca în care oamenii îi simțiseră pentru prima oară greutatea și îi înțeleseseră nedreptatea. Este totuși foarte sigur că nu în secolul al VII-lea eupatrizii au stabilit asprele legi ale clientelei. Ei n'au făcut decât să le păstreze și numai în aceasta consta vina lor. Ei au menținut aceste legi peste timpul în care populațiile le primeau fără să murmure; și le-au menținut împotriva dorinței oamenilor. Eupatrizii acestei epoci erau poate stăpâni mai puțin așpri decât fuseseră strămoșii lor; au fost totuși urâți mai mult.

Se pare chiar. că sub dominația acestei aristocrații condițiile de trai ale clasei inferioare s'au ameliorat. Căci acum vedem clar această clasă obținând posesia bucăților de pământ, cu singura condiție să plătească o arendă care era fixată la a șasea parte din recoltă. Oamenii 'nceștia erau aproape emancipați; având ficcare un cămin propriu și nemai fiind sub ochii stăpânului, respirau mai în voie și munceau în folosul lor.

Insă natura umană e așa fel alcătuită, încât pe măsură ce se îmbunătățea soarta lor, ei simțeau tot mai adânc neegalitățile ce le mai rămânea. Faptul că nu erau cetățeni și nu aveau nici un drept la administrarea cetății, îi atingea fără îndoială, dar mai puțin; însă faptul că nu puteau deveni proprietarii pământului pe care se nășteau și mureau, îi durea mult mai mult. Să adăugăm că aceia ce era suportabil în condițiile lor actuale de trai n'avea stabilitate. Căci, deși erau în adevăr posesorii pământului, totuși nici o lege formală nu le asigura nici această posesiune, nici independența care rezulta de aci. Vedem în Plutare că vechiul patron putea să supună iarăși pe vechiul servitor; dacă nu plătiau arenda anuală sau pentru oricare alt motiv, acești oameni recădeau într'un fel de nouă sclavie.

<sup>1</sup> Plutare, Solon, 13: "Βγεώργουν τοίς πλουσίοις έκτα τῶν γενομένων τελούντες, ἐκτημόριοι προυαγορευόμενοι καὶ θῆτες. Pollux, IV, 165: "Εκτημόριοι δὲ οἱ πελαται παρ' "Αττικοίς. Idem, VII, 151; "Επίμορτος γἢ ἐπὶ Σολῶνι, καὶ ἐπὶ μέρει γεωργουμένη.

Chestiuni grave fură deci agitate în Ation, timp de patru sau cinci generații. Nu era posibil ca oameuii clasei inferioare să rămână în această situnție nestabilă și neregulată, către care îi condusese un progres imperceptibil. Și atunci din două una: ori pierzând această situație trebuiau să cadă din nou în legăturile aspre ale clientelei, ori hotărît liberați printr'un nou progres și ridicați la rangul de proprietari ai pământului și de oameni liberi.

Ne putem închipui toate sforțările făcute de plugar, vechiul client, toată rezistența opusă de proprietar, vechiul patron. N'a fost un răsboi civil propriu zis; de aceia analele ateniene n'au păstrat amintirea nici unei lupte. A fost un răsboi intern în fiecare sat, în fiecare casă, din tată în fiu.

Aceste lupte par a fi avut o soartă deosebită, după natura solului, în discritele regiuni ale Aticei. În câmpie, acolo unde eupatridul își avea principalul domeniu și acolo unde el era întodeaumi prezent, autoritatea sa s'a menținut aproape intactă asupra micului grup de servitori, pe care îi avea întotdeauma sub supraveghere; astfel pedienii au fost în general mai credincioși vechiului regim. Aceia însă care arau cu multă greutate pământul sărăcăcios al munților, d'acrienii, mai departe de stăpân, mai obișnuiți cu vieața îndepărtată, mai îndrăzneți și mai curagioși, închideau în sufletul lor o puternică ură față de eupatrizi și o voință hotărîtă să se libereze. Mai ales acești ocmeni se indignau văzând pe câmpul lor "piatra sfântă" a stăpânului și simțind "pământul lor supus".

Cât privește locuitorii regiunilor vecine cu marea, paralienii, proprietatea pământului îi tenta mai puțin; ei aveau marea dinaintea lor și comerțul și industria. Mulți dintre ei deveniseră bogați și fiind bogați erau aproape liberi. Ei nu împărtășeau deci dorințele arzătoare ale diacrienilor și nu aveau o ură prea puternică față de eupatrizi.

Solon, el. Bach, pag. 104-105; γή δουλεύουσα, Piutare, Solon, 15: γή δποκιμένη.

N'aveau însă nici josnica resemnare a pedieenilor. Cereau mai multă stabilitate în condițiile lor de trai și

drepturi mai bine asigurate.

Solon a fost acela care dădu, pe cât posibil, satisfacție acestor dorinți. Există o parte din opera acestui legiuitor, pe care cei vechi ne-o transmit în mod foarte incomplect, care însă pare a fi fost partea principală. Inaintea lui cea mai mare parte din locuitorii Aticei se găseau încă reduși la o posesiune precară a pământului și puteau chiar să recadă în servitute personală. După dânsul, această numeroasă clasă de oameni nu se mai reîntâlnește. Nu mai vedem nici pe arendași obligați la arendă, nici "pământul supus sclaviei" și dreptul de proprietate e accesibil tuturor. E o mare schimbare al cărui autor mu poate fi decât Solon.

E adevărat că dacă ne raportăm la cuvintele lui Plutare, Solon n'a făcut decât să îmblânzeaseă legislația asupra datoriilor, luând creditorului dreptul de a asupri pe debitor. Insă trebuie să privim cu atenție ceeace un scriitor, care vine atât de târziu după această epocă, no spune de aceste datorii care au turburat cetatea ateniană, așo cum au fost turburate la rândul lor toate cetătile Greciei și Italici. E foarte greu să credem că ar fi fost înaintea lui Solon o asemenea circulație de bani, și că au existat multi creditori și debitori. Să nu judecăm acele timpuri după imaginea celor care au urmat. Pe atunci comertul era foarte putin desvoltat; schimbul de creanțe era necunoscut și împrumuturile trebuiau să fie destul de rare. Pe ce gaj omul care nu poseda nimic propriu ar fi putut împrumuta? Căci nu-i obiceiul în nici o societate să se împrumute acelora care nu au nimic. Se spune în adevăr, de către traducătorii lui Plutarc, mai degrabă decât de el însuși, că acel care se împrumuta își angaja pământul 1. Presupunând însă că a-

Plutare vorbește de opot. În timpul lui Plutare și chiar în timpul lui Demostene erau opot ipotecare. În epoca lui Solon opos nu era și nu putea fi decât Terminus emblema și garanția dreptului de proprietate. În cazul care ne preocupă opos însemna pe ogorul ocupat de către țot domeniul eminent al supat idului,

cest pământ ar fi fest proprietatea sa, nu l-ar fi putut angaja, căci sistemul ipotecilor nu era încă cunoscut în acele timpuri și era în contradicție cu natura dreptului de proprietate. În acești debitori despre care ne vorbește Plutaro trebuie să vedem pe vechii servi; în datoriile lor, arenda anuală pe care trebuie să o plăteasca vechilor stăpâni; în servitutea în care cad dacă nu platesc, vechoa clientelă care-i supune din nou.

Se poate ca Solon să fi suprimat arenda, sau mai probabil să-i fi redus cifra la o astfel de suma încât răscumpărarea să poată fi făcută cu ușurință. El adăugă că în viitor lipsa de plată nu va mai face pe om să recadă în servitute. Și făcu chiar mai mult, Inaintea lui acești vechi clienți, deveniți posesori ai pământului, nu mai puteau să devină și proprietari: căci pe câmpul lor se ridica piatra sfântă și inviolabilă pusă de vechiul patron. Pentru emanciparea pământului și a cultivatorului, trebuia ca această piatră să dispară. Solon o răsturnă: găsim mărturia acestei mari reforme în uncle versuri ale lui Solon însăși: "A fost o operă pe care nu sperum să o pot săvârși; am săvârșit-o cu ajutorul zeilor. Iau ca mărturie pe zeita mamă, pământul negru, din care în multe locuri am smuls pietrele, pământul care era sclav și care acum e liber". Făcând aceasta, Solon a săvârșit o revoluție considerabilă. A înlăturat vechea religie a proprietății, care în numele zeului Therminus col de nemiscat, reținea pământul în mâna unui număr foarie mic de posesori. El smulsese pământul religiei pentru a-l dărui muncii. Suprimase odată cu autoritatea cupatridului asupra pământului, autoritatea sa asupri omului și putea spune în versurile sale: "Am liberat pe cei cari pe acest pământ sufereau cruda sclavie și tremurau în futa unui stăpân".

Este foarte probabil că pe această emancipare o nu-

Proprietatea aparținea încă mai degrabă familiei decât persoanei; numai mai târziu dreptul de proprietate devine un drept individual. Atunci numai îpoteca a putut fi întrebuințată; și încă nu s'a întrebuințat în dreptul atenian decât pe calea deturnată a vânzării cu condiție de răscumpărare.

meau contemporanii lui Solon σεισαχθεία (a scăpa de o povară). Generațiile următoare, cari odată obișnuite cu libertatea, nu voiau siu nu puteau crede că părinții lor fuseseră sclavi, au explicat acest cuvânt cașicum el ar fi însemnat numai o desființare a datoriilor. El însă are o energie care ne revelează o revoluție mai mare. Să adăugăm această frază a lui Aristot caie, fără a intra în povestirea operelor lui Solon, spune mumai atât: "el făcu să înceteze sclavia poporului".

### 3º Transformarea clientelei la Roma.

Acrasta lupta între clienți și patroni a umplut deasemener o mare perioadă din existența Romei. Titu Liviu de fapt nu spune nimic, pentrucă nu are obiceiul să observe de aproape transformările instituțiilor: de altfel, analele pontifilor și documentele analoage din care se inspiraseră vechii istorici, pe cari Titu Liviu îi compila, nu puteau să ne dea povestea acestor lupte interne. Un lucru cel puțin e sigur. Au fost la origina Romei clienți; ne-au rămas chiar mărturii foarte precise despre dependența în care îi ținea patronii lor. Dacă, peste mai multe secole, căutăm pe acești clienți, nu-i mai găsim. Numele mai există încă nu și clientela. Căci nu-i nimic mai deosebit de clienții epocei primitive decât acei plebei din timpul lui Cicero, cari își spuneau clienții vreunui bogat, pentru a avea drept la sportula.

Există cineva care se aseamănă mai mult cu vechiul client, e libertul <sup>2</sup>. Nici la sfârșitul Republicei și nici în primele timpuri ale Romei, omul, eșind din servitute, nu devine îndată om liber și cetățean. Rămâne supus stăpânului. Altă dată el era numit client, acum e numit libert. Singur numele s'a schimbat. Cât despre stăpân, nici numele nu i se schimbă; altă dată era numit patron, și tot astfel este numit și acum. Libertul ca și vechiul client rămâne legat de familie; îi poartă

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Politica, II, 9, 2; καὶ δουλεόωντα τὸν δημον παῦςαι.

<sup>2</sup> Libertul devenea client. Identitatea între acești doi termeni e însemnată într'un pasagiu din Denys, IV, 23.

numele, tot ca și vechiul client; depinde de patronul său; fi datorează nu numai recunoștință ci un adevărat serviciu a cărei măsură singur stăpânul o fixează. Patronul are drept să aplice justiția asupra libertului său, tot așa cum avea și asupra clientului; poate să-l readuca în stare de sclavie, pentru delict de ingratitudine '. Libertul ne amintește deci în totul pe vechiul client. Intre ei nu-i decât o deosebire: iOdinioară era cineva client din tată în fiu; acum starea de emancipat înceteaza la a doua sâu cel mult la a treia genorație. Clientela deci n'a dispărut; ea pune încă mâna pe om în momentul când părăsește sclavia; numai că nu mai e ereditară. Acest simplu fapt e totuși o schimbare considerabilă. Ne este imposibil să spunem la ce epocă s'a săvârșit.

Se pot foarte bine urmări îmbunătățirile succesive care au fost aduse soartei clientului și starile prin care a ajuns la dreptul de proprietate. La origină, șeful unei gens îi desemnează o bucată de pământ spre a-l cultiva?. El nu întârzie să devină cu timpul posesor viager al acestei bucăți de pământ, în schimbul contribuției la toate cheltuelile care-l împovărează pe vechiul său stăpân. Hotărîrile atât de aspre ale vechei legi, care-l obliga să plătească birul patronului, zestera fiicei sale sau amenzile judecătorești, dovedesc cel puțin că în timpul în care a fost scrisă această lege, el avea dreptul să posede o oarecare sumă de bani — peculus. —

Clientul face apoi un pas mai departe: obține dreptul ca la moarte să transmită aceia ce posedă fiului său; o drept că în lipsa unui fiu, bunurile sale se reîntore tot la patron. Dar iată un nou progres: clientul care n'are fiu, capătă dreptul să facă testament In privința acestuia obiceiul e deosebit; uneori patronul reia jumătate din

Digeste, liv. XXV, tit. 2, 5; liv. L, t. 16, 195. Valeriu Maxim, V, 1, 4. Suetoniu, Claudiu, 25. Dion Cassius, LV. Legiferarea era aceia; la Atena; vezi Lysias şi Hyperide in Harpocration. V<sup>6</sup> Δποστασίου Demostene în Aristogitonem şi Suidas V<sup>6</sup> Αναγκαῖον. Obligațiile liberților sunt enumerate în Platon, Legi, XI, p. 915. Este totuși foarte clar, că pe vremea lui Platon aceste vechi legi nu mai erau urmate 2 Festus. V<sup>6</sup> Putres.

bunuri, alte ori voința testatorului e respectată în întregime. In orice caz testamentul său niciodată nu este fără valoare 1. Astfel clientul, chiar dacă nu se poate numi încă proprietar, are cel puțin o folosință atât de întinsă pecât este posibil. Fără îndoială, nu avem încă de aface cu emanciparea complectă. Insă nici un document nu ne îngădue să fixăm epoca în care clienții s'au despărțit definițiv de familiile patriciene. Sunt mai multe texte din Titu Liviu 2 care, dacă le considerăm ad literam, ne dovedesc că încă din primii ani ai republicei clienții erau cetăteni. Totusi, sunt aparente că ei existau chiar în timpul regelui Servius; probabil că votau în comițiile curiate încă dela origina Romei. Nu putem însă conchide de aci, că ei ar fi fost chiar de atumci cu totul emancipati; căci e foarte posibil ca patricienii să-și si făcut interesul, dând clienților lor drepturi polilice si făcându-i să voteze în comiții, fără ca prin aceasta să fi consimtit să le dea și drepturi civile, adică să-i emanripeze de subt autoritatea lor. Se pare că revoluția care a emancipat clienții la Roma nu s'a terminat dintr'o dată, ca la Atena. Ea s'a săvârsit foarte încet si pe nesimtite aproape, fără ca vreo lege formală s'o fi consacrat. Legăturile clientelei s'au slăbit puțin câte puțin și clientul se depărtă pe nebăgate'n seamă de patron.

Regele Servius făcu o mare reformă în avantagiul clienților; schimbă organizarea armatei. Inaintea lui armata mergea împărțită în triburi, în curii, în gentes. Aceasta era împărțirea patriciană; fiecare șef de gens comanda clienții săi. Servius împărți armata în centurii; fiecare își avea rangul după bogăție. Deacum clientul nu va mai merge alături de patronul său, nu-l va mai recunoaște ca șef în răsboi și astfel va lua obiceiul independenței.

Această schimbare aduse o alta în constituirea comițiilor. Inainte adunarea se împărțea în curii și în gentes și clientul, dacă vota, vota supraveghiat de stăpânul

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Institutele lui Justinian, III, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu II, 16: Atti Clausi clientibus civitas data. II,64: Per patres clientesque patrum consules creati,

său. Insă împărțirea pe centurii fiind stabilită pentru comiții, ca și pentru armată, clientul nu se mai găsi în acelas cadru cu patronul său. E adevărat că vechea lege îi poruncea încă să voteze ca și dânsul; însă cum să poti verifica votul său? Insemna destul de mult faptul că se despărțea clientul de patronul său în împrejurările cele mai solemne ale victii: în momentul luptei și al votului. Autoritatea patronului s'a găsit mult micșorată și ceia ce-i mai rămase fu din zi în zi mai contestat. De îndată ce clientul a gustat independenta, a voit-o întreagă. Aspiră să se desprindă de gens și să intre în plebe, unde era liber. Ce de ocaziuni se prezentau. Sub stăpânirea regilor era sigur că va fi ajutat de ei, cari nu urmăreau altoeva decât să slăboască grupările gens. In timpul republicei găsea protectia în plebe și în tribuni. Multi clienti s'au emancipat astfel si gens nu putu să-i mai recapete. La 472 înainte de Christos numărul clienților mai era destul de considerabil, deoarece plebea se plângea că prin sufragiile lor în comisiile centuriate făceau să se plece balanța de partea patricienilor 1.

Tot pe atunci plebea refuzând sa se înroleze, patricienii au putut să formeze o armată cu clienții lor 2. Se pare totuși că acești clienți nu mai crau destul de numeroși, pentru a putea cultiva ei singar pământurile patricienilor și aceștia erau obligați să împrumute brațe de muncă dela plebe \*. E foarte verosimil ca tribunatul, asigurând pe clienții scăpați de protectorii lor împotriva vechiler lor patroni, și făcând situația plebeilor mai sigură si mai de dorit, grăbi această miscare treptată către emancipare. In 372 nu mai existau clienți, și un Manlius putea spune poporului: "Pe cât ați fost clienți în jurul unui patron, tot atât veti fi acum adversari împotriva unui singur inamic 4. "De atunci nu mai găsim în istoria Romei acesti vechi clienti, acesti oameni legati ereditar de gens. Clientela primitivă face loc unei clientele de un

4 Titu Liviu, VI, 18.

I Titu-Liviu, II, 56.

Denys, VII, 19; X, 27.
 Inculti per seccessionem plebis agri, Titu Liviu, II, 34.

gen nou, legatură voluntara și aproape fictivă care nu mai atrage aceleași obligații. Nu se mai deosebesc la Roma cele trei clase ale patricienilor, clienților și plebeilor. Nu mai rămân decât două, căci clienții s'au amestecat cu

plebea.

Cei din familia Marcelus, par a fi o ramură desprinsa în acest fel din gens Claudia. Numele lor era Claudius: însă, decarece nu erau patricieni, nu puteau face parte din gens decât cu titlul de clienți. Liberi de timpuriu, îmbogatiti prin mijloace care ne sunt necunoscute, ei s'au ridicat mai întâi la demnitățile plebei, apoi la acele ale cetații. Timp de mai multe secole gens Claudia pare a-și fi uitat vechile sale drepturi asupra lor. Intr'o zi totusi. pe vremea lui Cicero, ea și-a adus deodată aminte. Un libert sau client de al lui Marcellus, muri și lăsă o mostenire, care după lege trebuia să se întoarcă la patron. Patricienii, din firmilia Claudius, pretinseră că cei din familia Marcellus, fiindcă erau clienți, nu puteau avea la rândul lor clienți și că liberții lor trebuiau să cadă cu mostenirea lor cu tot în mâinile sefului gintei patriciene, singurul în drept să exercite drepturile de patronaj. Acest proces a intrigat mult publicul si a pus în dilemă pe jurisconsulți; Cicero însăși găsi această chestiune foarte obscură. Ea n'ar fi fost cu vre-o patru secole mai înainte și Claudius ar fi avut câștig de cauză. Dar pe vremea lui Cicero, dreptul pe care își bazau reclamația lor, era atât de vechi, încât fusese uitat si Tribunalul putu să dea câstig de cauză lui Marcellus. Vechea clientlă nu mai exista.

#### CAPITOLUL VII

# A treia revoluție; plebea intră în cetate

1º Istoria generală a acestei revoluții.

Schimbările care se săvârșiseră cu timpul în constituirea familiei au adus altele în constituirea cetății. Antica familie aristocratică și sacerdotală era slăbită. Dreptul

primului născut dispărând, ea își pierduse unitatea și vigoarea; chenții fiind cei mai multi emancipați, ea își pierdu cea mai mare parte din supusii săi. Oamenii clasei inferioare nu mai erau împărțiți între gentes; trăind în afara lor, au format între dânșii un corp. Prin aceasta cetatea își schimbă înfățișarea; în loc de ceace fusese înainte, o adunare slab legată, de tot atâtea mici state câte familii erau, unirea se făcu de o parte între membrii patricieni ai gintelor, de alta între camemii de rang inferior. Au fost astfel două mari grupe, două societăți inamice. N'a mai fost ca în epoca precedentă o luptă obscură în fiecare familie; ci în fiecare cetate un răsboi fătis. Din cele două clase una voia să se mentină constituirea religioasă a cetății iar guvernământul ca și sacerdoțiul să rămână în mâinile familiilor sfințite. Cealaltă voia să rupă vechile îngrădiri care o punea în afara dreptului religiei si a societătei politice. În prima parte a luptei, avantagiul fu de partea aristocrației din naștere. Ce-i dreptul, ea nu mai avea vechii săi supusi și forța sa materială dispăruse. Ii rămânea însă prestigiul religiei, organizarea sa regulată, obișnuința de a comanda, traditiile și mândria sa ereditară. Ea nu se îndoia de drepturile sale; apărându-se, credea că-și apără religia. Poporul nu avea de partea sa decât marele său număr. Se simtea stânjenit printr'o obișnuință a respectului de care nu era ușor să se desobișnuiască. Dealtfel, nici nu avea conducători; orice principiu de organizare îi lipsea. Era la orgină o mulțime fără nici o legătură și nu un corp bine constituit și viguros. Dacă ne amintim că camenii nu au găsit alt principiu de asociere decât religia ereditară a familiilor și că nici nu-și puteau închipui o autoritate care să nu fi derivat din cult, vom înțelege cu ușurință că această plebe, care era în afară de cultul religiei, n'a putut să formeze în primul rând o societate regulată și că i-a trebuit foarte mult timp pentru a putea găsi în ea însăși elementele unei discipline și regulele unui guvernământ.

Această clasă inferioară, în slăbiciunea sa, nu văzu în primul rând alt mijloc de a combate aristocrația decât opunându-i monarhia.

In cetățile în care clasa populară se găsea mai demult formată, de pe ttimpul vechilor regi, ea îi sustinu cu toată puterea de care dispunea și-i încurajă să-și mărească puterea. La Roma ea ceru restabilirea regalității după Romulus: numi pe Hostilius; făcu rege pe Tarquinius bătrânul; iubi pe Servius și regretă pe Tarquinius cel mândru.

terea. La Roma ea ceru restabilirea regalitații dupa Romulus: numi pe Hostilius; făcu rege pe Tarquinius bătrânul; iubi pe Servius și regretă pe Tarquinius cel mândru. Atunci când regii fură pretutindeni învinși și aristocrația deveni stăpână, poporul nu se mărgini să regrete monarhia, ci aspiră s'o restaureze sub o formă nouă. În Grecia, în secolul al VI-lea, ea reuși în general să-și aleagă conducătorii neputând totuși să-i numească regi, pentrucă acest titlu implica și ideia de funcțiune religioasă și nu putea fi purtat decât de familie sacerdotală, îi numi tirani.

Oricare ar fi sensul originar al acestui cuvânt, e sigur că nu era împrumutat limbei religioase; nu se putea aplica zeilor așa cum se făcea cu cuvântul rege; nu era pronunțat în rugăciuni. El desemna, de fapt, ceva foarle nou printre oameni, o autoritate care nu deriva din cult, o putere pe care religia n'o stabilise. Apariția acestui cuvânt în limba greacă însemnă apariția unui principiu pe care generațiile precedente nu-l cunoscuseră: ascultarea omului de alt om. Până atunci nu fusese alți șefi de stat decât aceia cari erau și șefii religiei; numai aceia care făceau sacrificii și invocau zeii pentru dânsa porunceau în cetate; ascultând de ei, nu făceau decât să asculte legea religioasă și nu făceau act de supunere decât față de divinitate. Ascultarea față de un om, autoritatea dată acestui om de către alți oameni, o putere de origină și de natură cu totul umană, aceasta fusese ceva cu totul necunoscut vechilor eupatrizi și nu fu conceput decât în ziua când clasele inferioare au scuturat jugul aristocrației și căutară un guvernământ nou.

Să cităm câteva exemple. La Corint "poporul suporta cu greutate dominația Bacchiazilor, Cypselus, martor al urei care li se purta și văzând că poporul căuta un șef

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denumirea de rege a fost lăsată uneori și acestor șefi populari, atonei când ei coborau din familii religioase. Herodot, V, 92.

pentru a-i conduce spre emancipare", se oferi să fie dânsul șef; poporul îl acceptă, îl făcu tyran, isgoni pe Bacchiazi și dădu ascultare lui Cypselus . Miletul a avut drept tăran pe un oarecare Thrasybul; Mitilena ascultă de Pitacus, Samos de Policrat Găsim tirani la Argos, Epidaur, Megara, Chalcis, în timpul secolului al VI-lea; Sicyone a avut tirani timp de 130 de ani, fără întrerupere . Printre Grecii din Italia găsim tirani la Cume, la Crotona, la Sybaris, pretutindeni. La Syracusa, în 485, clasa inferioară se făcu stăpâna orașului și izgoni clasa aristocrată, însă ea nu s'a putut menține, și nici guverna și după un an de zile a fost nevoită să-și aleagă un tiran .

Pretutindeni acești tirani, cu mai multă sau mai puțină violență, aveau aceiași politică. Un tiran din Corint ceru într'o zi unui tiran din Milet sfaturi asupra guvernământului. Acesta, drept orice răspuns, tăie toate spicele de grâu care erau mai înalte decât celelalte. Astfel, regula lor de conduită era să abată pe acei ce țineau capul sus, să lovească în aristocrație, sprijinindu-se pe

popor.

Plebea romană făcu îm primul rând comploturi pentru a restabili pe Tarquinius. Ea încercă apoi să-și aleagă tyrani și puse ochii rând pe rând, pe Publicola, pe Spurius Cassius, pe Manlius. Acuzația pe care patriciatul o adresează atât de adeseori acelora cari se fac populari, nu trebuie să fie o simplă calomnie. Frica celor mari dovedește dorințele plebei. Trebuie să notăm însă că dacă poporul, în Grecia și la Roma, căuta să înalțe monarhia, nu o făcea aceasta dintr'o adevărată pornire pentru acest regim.

Plebea iubea mai puțin pe tirani decât desprețuia aristocrația. Monarhia era pentru ea numai un mijloc de a învinge si de a se răsbuna; însă niciodată acest guvernământ,

Herodot, V, 92. Aristot, Politica, V, 9, 22. Diodor, VII, 2. Pausanias, II, 3-4. Nicola din Damasc, fr., 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Herodot, 1, 20; V, 67, 68; Aristot, Politica, III, 8, 3; V, 4, 5; V, 8, 4; Plutare, Solon, 14.

B. Herodot, VII, 155, Diodor, XIII, 22, Aristot V, 2, 6.

care nu era născut decât din dreptul forței și nu se sprijinea pe nici o tradiție sfântă, nu avu rădăcini în sufletul populațiilor. Ele își alegeau un tiran pentru nevoile luptei; îi lăsau apoi puterea fie din recunoștință, fie dim necesitate; însă după ce treceau câțiva ani și se ștergea amintirea asprei olgarhii, tyranul era detronat. Acest guvernământ m'a avut niciodată simpatia Grecilor. Nu l-au acceptat decât ca o resursă momentană, așteptând ca partidul popular să găsească un regim mai bun sau să găsească puterea de a se guverna singur.

Clasa inferioară crescu cu timpul. Sunt progrese cari se săvârșesc în mod obscur și care totuși hotărăsc viitorul unei clase și pot transforma o societate. Prin secolul al VI-lea înaintea erei noastre, Grecia și Italia văzură apărând un nou isvor de bogăție. Pământul nu mai era suficient tuturor mevoilor omului; gusturile se îndreptau către frumos și lux, chiar și artele încep să apară; atunci industria și comerțul deveniră necesare. Se formă cu timpul o bogăție mobiliară; se bătură monete; apărură banii. Or, apariția monetei era o mare revoluție. Banii nu mai sunt supuși acelorași condiții de proprietate ca și pământul. Ei erau, conform expresiei jurisconsultului, res nec mancipi; puteau trece din mână în mână fără nici o formalitate religioasă și ajunge fără nici o piedică la plebeu. Religia, care-și pusese pecetea asupra pământului, n'avea nici o putere asupra banilor.

Oamenii din clasele inferioare cunoscură atunci și alte ocupații în afară de aceia de a cultiva pământul; apar meseriași, mavigatori, conducători de industrie, comercinați; în curând apar printre ei și bogătași. Ciudată noutate! Odinioară numai conducătorii de gens puteau fi proprietari și iată acum vechi clienți sau plebei cari sunt bogați și-și arată bogăția lor. Apoi luxul, care îmbogăția pe omul din popor. sărăcia pe eupatrid; în multe cetăți și mai ales la Atena o parte dim membrii corpului aristocratic, căzură în mizerie. Insă într'o societate în care bogăția se deplasează, rangurile pot fi fourte usor răsturnate.

O altă consecință a acestei schimbări a fost fap-

tul că în mijlocul poporului chiar se stabilesc deose-biri și ranguri așa cum se întâmplă în orice societate omenească. Câteva familii deveniră marcante; câteva nume se ilustrară încetul cu încetul. Se formă în plebe un fel de aristocrație; și aceasta nu era un rău; plebea încetă de a fi o massă confuză si începu să semene cu un corp constituit. Formându-se înlăuntrul ei diferite ranguri au putut astfel să-și formeze și șefi, fără a mai avea nevoe să ia dintre patricieni pe primul ambitios venit si care ar fi vrut să domnească. Această aristocrație plebejamă a dobîndit în curând calităti care întovărăsesc deobiceiu bogăția dobîndită prin muncă, adică sentimentul valoarei personale, dragostea de o libertate linistită si acel spirit de înțelepciune care, dorind îmbogățiri, se teme totusi de aventuri. Plebea se lăsă astfel condusă de această elită pe care era mândră că o are. Ea renunță la tirani de îndată ce simți că poseda înlăuntrul ei elementele unui guvernământ mai bun. Insfârșit, bogăția deveni pentru câteva vreme, după cum vom vedea îndată, un pricipiu de organizare socială.

Mai este încă o schimbare de care trebuie să vorbim, căci a ajutat mult la ridicarea clasei inferioare: este accià care s'a săvârșit în arta militară. În primele secole ale istoriei cetătilor, forta armetelor era în cavalerie. Adevăratul luptător era acela care lupta pe un car sau călare; infanteristul. puțin folositor în lupță, nu era luat în considerație. De aceia vechea aristocrație își păstrase pretutindeni dreptul de a lupta călare i; în câteva orașe chiar nobilii își dădeau titlul de cavaleri. Celleres ai lui Romulus. cavalerii romani ai primelor secole, erau toti patricieni. La cei vechi cavaleria au fost întotdeauna arma nobilă. Puțin câte puțin însă infanteria și-a mărit importanta. Progresul în fabricarea armelor si nasterea disciplinei i-a îngăduit să reziste cavaleriei. Acest punct obtinut, ea luă îndată primul rang în lupte, căci era mai usor de manevrat si de condus; legionarii, ho-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot a făcut observația că în toate vechile cetăți în care cavaleria fusese arma dominantă, constituția era oligarhică, *Politica*, 1V, 3, 2.

pliții, fură de aci înainte forța armatelor. Or, legionarii și hopliții erau plebei. Să mai adăugăm că marina luă o mare desvoltare mai ales în Grecia; că au fost lupte pe mare și că destinul unei cetăți a fost adeseori în mâinile văslașilor ei, adică a plebeilor. Or, clasa care este destul de puternică pentru a apăra o societate, este destul de puternică și pentru a-și cuceri drepturi și exercita o legitimă influență. Starea socială și politică a unei națiuni e întotdeauna în legătură cu natura și compoziția armatei sale. Insfârșit clasa inferioară a reușit cu timpul să-și aibă și dânsa religia sa. Acesti cameni aveau în suflet ne nu-

și dânsa religia sa. Acești oameni aveau în suflet, ne pu-tem ușor închipui aceasta, acel sentiment religios care-i nedespărțit de natura noastră și care face din adorație și rugăciune o necesitate. Ei sufereau de faptul că se vedeau îndepărtați de la religie, prin principiul antic care pres-cria că fiocare zeu aparține unei familii și că dreptul de rugăciune se transmite numai prin sânge. Au căutat

să aibă si ei un cult.

să aibă și ei un cult.

Ne este imposibil să intrăm în amănuntele sforțărilor pe care le-au făcut, a mijloacelor pe care și le-au imaginat și a dificultăților sau ajutoarelor care li s'au ivit. Această muncă, mult timp individuală, a fost întodeauna secretul fiecărci inteligențe. Noi nu putem observa decât rezultatele. Uneori o familie plebee și-a făcut un altar cu foc sacru, fie că a îndrăznit să-l aprindă singură, fie că și-ar fi procurat de aiurea flacăra sfântă; atunci acea familie își avu cultul, sanctuarul și divinitatea sa protectoare, sacerdatiul săn la fel ou familia natriciană. Alteori plebeul doțiul său, la fel cu familia patriciană. Alteori, plebeul, fără a avea cult casnic, a fost primit în templele cetății; la Roma, acel care nu avea altar și prin urmare nici serbări casnice, își oferea sacrificiile anuale zeului Quirinus 1. Când clasa superioară persista să depărteze din templele sale clasa inferioară, aceasta își făurea templele ei; la Roma exista unul pe muntele Aventin și era consacrat Dianei. Ea avea templul pudoareii plebeiene. Culturile orientale care, începând din secolul al VI-lea și-au făcut apariția și au cotropit Grecia și Italia, fură primite

<sup>1</sup> Varon. De lingua latina, VI, 13.

cu mult entuziasm de plebe; erau culturi cari ca și budhismul, nu făceau deosebire, mici de castă, nici de popor. Deseori iarăși plebea își crea lucruri sfinte, analoge zeilor curiilor și triburilor patriciene. Astfel regele Servius ridică un altar în fiecare cartier pentruca multimea să-și poată face sacrificiile; și Pisistratizii ridicară statui numite Hermes pe străzile și piețele Atenei 1. Acestia au fost zeii democrației. Plebea, odinioară mulțime fără nici un cult, a avut de aci înainte ceremoniile sale religioase și serbările sale. Ea putu astfel să se închine; aceasta însemna mult într'o societate în care religia forma demnitatea omului.

Odată ce clasa inferioară îndeplini aceste deosebite progrese, când se găsi înăuntrul ei bogați, soldați, preoți, când ea avu tot ceeace-i dă omului sentimentul forței și valoarei sale, când însfârșit putu obliga clasa superioară să-i dea oarecare considerațic, atunci fu imposibil să mai fie ținută în afară de vieața socială și politică și cetatea nu i-a mai putut rămâne mult timp închisă.

Intrarea acestei clase inferioare în cetate este o revoluție care, din secolul al VII-lea până în al V-lea, cuprinde întreaga istorie a Greciei și a Italiei. Sforțările poporului au avut pretutindeni succes, însă nu pretutin-

deni în acelaș fel și prin aceleași mijloace.

Aici poporul, deîndată ce s'a simtit puternic, s'a răsculat; înarmat fiind, a forțat porțile orașului în care-i era interzis să locuiască. Odată ajuns stăpân. sau a gonit pe cei mari și le-a ocupat locuințele, sau se mulțu-mește să declare numai egalitatea de drepturi. Așa s'a întâmplat la Syracusa, la Eritrea la Milet.

Dincolo dimpotrivă, poporul, a făcut uz de mijloace mai puțin violente. Fără lupte înarmate, ci prin simpla fortă morală pe care i-o dăduse ultimele sale progrese, a constrâns pe cei mari să-i facă concesii. S'a numit atunci un legiuitor și constituția a fost schimbată. E ceeace s'a întâmplat la Atena.

Aiurea, clasa inferioară, fără sbuciumări și fără răs-

Denys, IV, 5. Platon, Hipparc, Harpocratio, Vo. ερμαι.

coale, a ajuns treptat la scopul său. Astfel la Cume numărul membrilor cetății mai întăi foarte restrâns, a crescut de prima dată prin admiterea oamenilor din popor, care erau destul de bogați ca să poaă întreține un cal. Mai târziu, numărul cetățenilor se ridică la o mie, si puțin câte puțin au ajuns la sistemul democratic.

In alte orașe admiterea plebei printre cetățeni a fost opera regilor; la Roma de exemplu. In altele ea a fost opera tiranilor populari; așa s'a întâmplat la Corint, Sicione, Argos. Când aristocrația reluă puterea, avu deobicei înțelepciunea să lase clasei inferioare titlul de cetățean, pe care regii sau tiranii i-l dăduse. La Samos, aristrocrația n'a ajuns la sfârșitul luptei împotriva tiranilor decât emancipând clasele cele mai de jos. Ar fi prea lumgă să enumerăm toate formele diverse prin care s'a săvârșit această mare revoluție. Rezultatul a fost pretutindeni acelaș; clasa inferioară a pătruns în cetate și a făcut parte din corpul politic.

Poetul Teognis ne dă o idee destul de clară de această revoluție și de consecințele ei. Ne spune că în Megara, patria sa, sunt două feluri de oameni. O mumește pe una clasa celor buni, ἀγαθοὶ ; acesta-i, de fapt, numele pe care și-l dădea în cea mai mare parte dim orașele grecești. Numește cealaltă clasa răilor, κακοὶ; de altfel, acesta era numele obișnuit pentru a desemna clasa inferioară. Poetul ne descrie vechiul fel de trai al acestei clase: "ea nu cunoștea altă dată nici legi, nici tribunale; aceasta însemnă destul de clar că mu avea drepturi de cetățenie. Acestor oameni mici nu le era măcar permis să se apropie de oraș; "trăiau în afara cetății ca și animalele sălbatice". Ei nu luau parte la ospețele religioase și nu aveau drept să contracteze căsătorii în familiile celor buni.

Dar cum s'au schimbat toate acestea! Rangurile au fost răsturnate, "cei răi au fost puși deasupra celor buni". Justiția nu se mai aplică; legile antice nu mai există și au

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heraelit, în Fragments des hist. grees. colecția Didot, vol. If, pag. 217.

fost înlocuite cu legi noi foarte ciudate. Bogăția a devenit singurul lucru de dorit, pentrucă dă puterea. Omul de viță nobilă se căsătorește cu fiica bogatului plebeu și'n căsătorie amestecă rasele".

Teogniss, care face parte dintr'o familie aristocrată, în zadar a încercat să reziste cursului lucrurilor. Condamnat la exil, jefuit de bunurile sale, el nu mai are decât versurile pentru a putea protesta și combate. Dar dacă nu nădăjduește nici un succes, cel puțin nu se îndoește de dreptarea cauzei sale; primește înfrângerea, însă păstrează sentimentul drepturilor sale. In ochii săi revoluția care s'a săvârșit este un rău moral, o crimă. Fiu al aristocrației, i se pare că această revoluție n'are de partea ei nici justiția, nici zeii, ci dimpotrivă este contra religiei. "Zeii, spune dânsul, au părăsit pământul; nimeni nu se mai teme de ei. Rasa oamenilor pioși a dispărut, nimeni nu se mai gândeste la Nemuritori".

Aceste regrete sunt zădarnice, și el o știe. Dacă se vaetă astfel, o face printr'un fel de datorie pioasă, pentru că a primit dela cei vechi "tradiția sfântă", și că trebuie s'o perpetueze. Însă în zădar: "tradiția însăși o să dispară, fiii nobililor vor uita noblețea lor; în curând îi vom vedea pe toți unindu-se prin căsătorie cu familiile de plebei, "vor bea la serbările lor și vor lua loc la masă cu dânșii": În curând vor adopta sentimentele lor. În timpul lui Teognis regretul e tot ceeace a mai rămas aristocrației grecești și cu timpul acest regret chiar va dispărea.

De fapt, după Teognis noblețea nu mai fu decât o amintire. Marile familii continuară să păstreze cu sfințenie cultul casnic și amintirea strămoșilor; înssă numai atât. Mai erau încă oameni cărora le plăcea să-și numere strămoșii; însă acești oameni erau luați în râs '. S'a păstrat obiceiul să se înscrie pe unele morminte că mortul era de rasă nobilă, însă nu s'a făcut nici o încercare pentru a reînvia un regim căzut pentru totdeauna. Isocrate spune cu multă dreptate că în timpul său marile familii ale Atenei nu mai existau decât în morminte.

¹ Face excepție Roma unde nobilimea transformându-ce și-a păstrat totuși prestigiul și credința.

Astfel cetatea antică s'a transformat treptat. La origină, ea era asociația unui grup de 100 de sefi de familie. Mai târziu numărul cetățenilor crește, pentrucă și ramurile secundare obțin drepturi de egalitate. Și mai târziu înca, clienții emancipați, plebea, întreagă această mulțime, care timp de secole rămăsese în afara asociației religioase și politice, uneori chiar în afară de zidul sfânt al cetații, dărâmă piedicille care-i se puneau și pătrunse în cetate, unde fu de îndată stăpână.

## 2º Istoricul acestei revoluții la Atena.

Eupatrizii, după răsturnarea regalității, au guvernat Atena timp de patru secole. Asupra acestei lungi dominații istoria nu ne dă nici o indicație. Nu se știe decât un singur lucru, că ca a fost odioasă claselor inferioare și că. poporul a făcut sforțări pentru a eși din acest regim.

Către anul 612, nemultumirea care devenea generală si semnele sigure care anunțau o revoluție, desteptară ambiția unui eupatrid, Cylon, care se gândi să răstoarne guvernământul castei sale și să se facă tiran popular. Energia arhontilor făcu ca această întreprindere să dea gres. Agitația continuă însă și după dânsul. In zadar eupatrizii făcură uz de toate resursele religiei lor. In zădar susținură că zeii erau mâniați și că apăreau pretutindeni spectre. In zădar purificară orașul și ridicară două altare Violenței și Insolenței, pentru a liniști aceste două divinități a cărei influență răufăcătoare turburase spiritele 1. Toate acestea nu serviră la nimic: sentimentele de ură nu fură îmblânzite. Din Creta fu adus piosul Epimenide, personagiu misterios, desprecare se spunca ca era fiul unei zeite. El s'ivârsi o serie de ceremonii expiatorii; se nădăjduia că impresionând astfel imaginația poporului, să se reînvie religia și prin urmare să se întărească aristocrația. Poporul însă nu se emotionă; religia eupatrizilor nu mai avea prestigiu asupra sufletului său. El perzistă să ceară reforme.

Plutare, Solon. 12. Diogeniu Laerțiu I, 110. Cicero, De eg., II, 11. Ateneu, XIII, 78.

Timp de încă 16 ani opoziția sălbatecă a săracilor dela munte și opoziția liniștită a bogaților de pe țărmuri, duse un răsboi aprig eupatrizilor. La sfârșit, tot ceiace era mai înțelept în cele trei partide, s'a înțeles pentru a încredința lui Solon grija să termine aceste certuri și să previe nenorociri mai mari. Solon avea marele noroc să aparție atât eupatrizilor prin naștere cât și comercianților prin ocupațiile tinereței sale. Poeziile sale ni-l arată ca un om cu totul degajat de prejudiciile castei sale. Prin spiritul său conciliant, prin gustul său pentru bogăție și lux. prin dragostea sa de plăceri, el e foarte departe de vechii eupatrizi și aparține Atenei celei nouă.

Am spus mai sus că Solon a început prin a emancipa pământul de vechea dominație, pe care o exercitase asupra sa religia familiilor eupatride. El sfărâmă lanţurile clientelei. O atare schimbare în starea socială aducea cu sine o alta în ordinea politică. Trebuia ca clasele inferioare să aibă de aci înainte, după cum se exprimă Solon însăși, un scut pentru a-și apăra libertatea recentă. Acest

scut îl formau drepurile politice.

Constituția lui Solon nu ne este bine cunoscută. Totuși se pare că toți Atenienii au făcut de atunci înainte parte din adunarea poporului și că de atunci înainte Senatul nu a fost compus numai din eupatrizi. Se pare chiar că arhonții au putut fi numiți în afară de vechea castă sacerdotală. Aceste mari inovații au dărâmat toate vechile reguli ale cetății. Sufragii, magistraturi, sacerdoții, conducerea societății. pe toate trebuia eupatridul să le împartă cu omul din casta inferioară. În noua constituție nu se ținea nici o socoteală de drepturile de naștere; mai existau încă clase, ele nu se deosebeau însă decât prin bogăție. De atunci dispăru dominația eupatrizilor. Eupatridul, dacă nu era bogat, nu mai însemna nimic; valora ceva prin bogăție, nu prin naștere. De acum încolo poetul putea spune: "În sărăcie nobilul nu mai înseamnă

l Asupra celor 4 clase noui şi asupra τιμήματα, vezi Plutare, Solon, 18: Aristot, citat de Harpocration, Vo ίππας; Pollux VIII.

nimic"; și poporul aplauda la teatru acest haz al unui comic: "Din ce familie este acest om? — E bogat; aceștia sunt astăzi nobilii" 1.

Regimul care se întemeiază astfel avea două feluri de dușmani: Eupatrizii, care regretau privilegiile perdute și cei săraci, care mai sufereau încă de pe urma inegalității.

Abia își terminase Solon opera că au și început agitațiile. "Ĉei săraci se arătară, spune Plutarc, aprigi dușmani ai celor bogați". Noul guvernământ le era poate tot atât de displăcut ca și cel al eupatrizilor. De altfel, văzând că eupatrizii mai puteau fi încă arhonți și senatori, mulți și-au închipuit că revoluția nu fusese complectă. Solon menținuse formele republicane; or poporul mai avea încă o ură de neînvins împotriva acestor forme de guvernământ, sub care el nu văzuse, timp de patru secole. decât domnia aristocrației. Urmând exemplul multor cetăți grecești, el dori un tiran.

Pisistrate, descendent al eupatrizilor, urmărind însă ambiția sa personală, promise celor săraci o împărțire a pământului și-i făcu devotați. Intr'o zi el apăru în adunare și pretinzând că a fost rănit, ceru să i se dea o gardă. Oamenii din primele clase erau gata să-i răspundă și să-i desvălue minciuna, însă "poporul era gata să vină în ajutor pentru a-l susține pe Pisistrate; văzând aceasta bogații fugiră în dezordine". Astfel, unul din primele acte ale adunării populare, de curând instituite, a fost acela că a venit în ajutorul unui om, sprse a-l face stă-pânul patriei.

De altfel nu pare că domnia lui Pisistrate ar fi adus, vreo piedică desvoltării soartei Atenei. A avut, dimpotrivă, drept efect principal faptul că a asigurat și a garantat împotriva unei reacțiuni, marea reformă socială și politică care se săvârșise 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euripide, Fenicienele. Alexis, in Ateneu, IV, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Asupra aliantei lui Pieistrate cu clasele inferioare, a se vedea Herodot I, 59; Plutare, Solon, 29, 30; Aristot, Politica, V, 4, 5, ed. Didot pag. 571.

<sup>8</sup> Herodot, I, 59 şi Thucydide VI, 54 afirmă că Pieistrate păstră constituția şi legile stabilite, adică legile şi constituția lui Solon.

Poporul nu se arătă deloc doritor să-și reia libertatea De două ori coaliția celor mari și a bogaților îl răsturnă pe Pisistrate, de două ori el reluă puterca și fiul său cel mai mare domni în Atena după dânsul. A trebuit să vie intervenția unei armate spartane în Atica, pentru a face să înceteze dominația acestei familii.

Vechea aristocratie a avut un moment speranta sa profite de caderea Pisitratizilor pentru a-si relua privi-legiile. Nu numai că n'a reușit, însă a primit cea mai aspră lovitură care i-a fost vreodată adusă. Clistene, care era descendent al acestei clase, însă dintr'o fa-milie pe care această clasă o disprețuia și o renega de trei generații, găsi mijlocul cel mai simplu pentru a-i lua și puterea care-i mai rămăsese 2. Solon, schimbând constituția politică. lăsase să dăinuiasca întreagă vechea organizație religioasă a societății ateniene. Populația era împărtită în două sau trei sute de gentes, în douăsprezece fratrii, în patru triburi. În fiecare din aceste grupe mai erau încă, ca și în epoca precedentă, un cult ereditar, un preot care era eupatrid, un sef care era în acelas timp si preot. Toate aceste erau rămăsite ale unui trecut care dispărea cu greu; prin aceasta tradițiile, obiceiurile, regulile, deosebirile, care domniseră în vechea stare socială, se perpetuau. Aceste cadre fuseseră stabilite de religie și ele la rândul lor, mențineau religia, adică puterea marilor familii. In fiecare din acesto cadre eran două clase de oameni, de o parte eupatrizii care posedau ereditar sacerdoțiul și autoritatea, de cealaltă oameni de condiție inferioară, care nu erau nici servitori, nici clienți, care însă mai erau încă retinuți sub autoritatea eupatridului, prin religie. In zădar legea lui Solon spumea că toți Atenienii erau liberi. Vechea religie prindea

2 Rerodot, V, 66-89, dă o idee foarte limpede despre lupta lui Clistene împotriva lui Isagoras și allanța sa cu clasele inferioare,

of. Isocrate, and artiforsme, c. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, V. 63-65; VI, 123; Thucidide, I, 20; VI, 54-59. Aceștidoi istorici arată foarte limpede că tirania fu răsturnată nu de Armodius și Aristogiton, ci de Spartați. Legenda ateniană a alterat faptele.

omul la eșirea din adunare, unde votase liber și îi spunea: Ești legat de un eupatrid prin cult, îi datorezi respect, ascultare, supunere; Solon te-a făcut liber ca membru al unei cetăți, ca membru al unui trib, tu asculti însă de un eupatrid; ca membru al unei fratrii ai drept șef tot un eupatrid; în familie chiar, în gens, în care s'au născut strămoșii tăi și din care tu nu poți eși, mai regăsești încă autoritatea unui eupatrid. La ce mai servea oare faptul că legea politică făcuse din acest om un cetățean, odată ce religia și moravurile, perzistau să facă dintr'însul un client? E drept că de mai multe generații mulți oameni se găseau în afara acestor cadre, fie că erau veniți din țări străine, fie că scăpaseră din gens și din trib, pentru a fi liberi. Acești oameni sufereau însă în alt mod. Scoși afară din triburi, ei se găseau într'o stare de inferioritate morală față de ceilalți oameni și un fel scădere se lega de independența lor.

Deci, după reforma politică a lui Solon, mai era de făcut o altă reformă în domeniul religios. Clistene o săvârși înlocuind cele patru vechi triburi religioase prin zece triburi noui, care erau împărțite într'un oarecare număr de deme.

Aceste triburi și aceste deme semănau în aparență cu anticele triburi și cu gentes. În fiecare din aceste circumscripții, era un cult, un preot, un judecător, reuniuni pentru ceremoniile religioase, adunări pentru a delibera asupra intereselor comune. Grupurile noui însă, se deosebiau de cele vechi în două puncte esențiale. În primul rând, toți oamenii liberi ai Atenei, chiar și acei cari mu făcuseră parte din vechile triburi și gentes, fură repartizați în cadrele formate de Clistene. mare reformă, care dădea un cult acelora care nu aveau încă, și care făcea să intre într'o asociație religioasă pe acei cari mai înainte erau excluși din orișice

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herodot, I, 66-99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eschin, in Ctesiph., 30. Demostene, in Eubul. Pollux, VIII, 19, 5, 107

Aristot, Politica, III, 1, 10. Scollastul lui Eschin, ed. Didot, pag. 511.

asociatie. In al doilea rând oamenii fură împărțiți în triburi și în deme, nu după nașterea lor, ca altă dată, ci după domiciliu. Nașterea nu mai avea nici o însemnătate; oamenii fură egali și privilegiile n'au mai fost cunoscute. Cultul pentru celebrarea căruia noul trib sau dema se reuneau nu mai era cultul ereditar al unei vechi familii. Nu se mai adunau în jurul focului sacru al unui eupatrid. Nu mai era un vechiu eupatrid acela pe care tribul sau dema îl venera ca strămos divin. Triburile avură noui eroi eponimi, aleși printre personagiile antice, a căror amintire o cinstea poporul, iar demele adoptară în mod uniform drept zei protectori pe · Zeus, păzitorul incintei și pe părintescul Apolon. De atunci nu mai e nici o ratiune ca sacerdotiul să fie ereditar în demă, asa cum fusese în gens. Nu mai era ratiune nici ca preotul să fie întotdeauna un eupatrid. În nouile grupări demnitatea de preot și de sef fu anuală și fiecare membru o putea exercita la rândul său.

Această reformă a fost aceia care a terminat desființarea aristocrației eupatrizilor. Din acel moment nu a mai existat castă religioasă, nici privilegiu de naștere, nici în religie, nici în politică. Societatea ateniană era

în întregime transformată1.

Or, desființarea vechilor triburi înlocuite prin triburi noi, în care toți oameni aveau acces și erau egali, nu-i un fapt particular istoriei Atenei. Aceiași schimbare s'a înfăptuit la Cirene, la Sicione, la Elis, la Sparta și probabil în multe alte cetăți grecești. Din toate mijloacele proprii să slăbească vechea aristocrație, Aristot nu găsea nici umul mai eficace decât acesta. "Acel care vrea să întemeieze democrația, spune dânsul, va face

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fratarlile antice şi γένη nu fură suprimate; ele se menținură, dimpotrivă, până la sfârțitul istoriei grecești. Oratorii vorbese despre dânsele (Demostene, in Macartatum 14, 57; in Naeram, 61, in Eubulidem, 23, 54; Iseu, De Cironie hereditate 29). Inscripțiile mat menționează încă actele și decretele lor (Boeckh, v. I, pag. 106, v. II, pag. 650; Ross, demi, pag. 24. Koeller Nr. 598, 599, 600). Insă aceste phratrii și aceste γένη n'au mai fost decât cadre religioase, fără nici o valoare în ordinea politică.

<sup>2</sup> Herodot, V, 67, 68. Aristot, Politica, VII, 2, 11. Pausanias V, 9,

ceiace a făcut Clistene la Atenieni: va stabili triburi noi și noi fratrii; în locul sacrificiilor ereditare ale familiilor vor substitui sacrificii în care toți oamenii vor fi admiși; vor confunda pe cât posibil legăturile oamenilor între ei. având grije să sfarme toate asociațiile anterioare".

Când această reformă se îndeplini în toate cetățile, se poate spune că vechiul tipar al societății este sfărâmat și că se formează un nou corp social. Această schimbare în cadrele pe care vechea religie ereditară le stabilise și pe care le declara nestrămutate, înseamnă sfârșitul regimului religios al cetății.

## 3º Istoricul acestei revoluții la Roma

La Roma plebea avu de timpuriu o mare importanță. Situația orașului între Latini, Sabinii și Etrusci o condamna la un răsboi perpetuu și răsboiul cerea ca ea să aibă o populație numeroasă. Astfel regii primiră și chemară pe toți străinii, fără să ție socoteulă de originea lor. Răsboaiele se succedau fără întrerupere și cum era nevoe de oameni, rezultatul cel mai obicinuit al fiecărei victorii, era că se lua populația cetății învinsă și se aducea la Roma. Ce deveneau acești oameni aduși odată cu prada? Dacă se găsea printre dânșii familii sacerdotale și patriciene, patriciatul se grăbea să și-i apropie. Cât despre populație, o parte intra în clientela celor mari sau a regelui, altă parte era introdusă în plebe.

In compoziția acestei clase mai intrau și alte elemente. Mulți străini se grămădeau la Roma ca într'un loc pe care situația sa îl făcea propriu comerțului. Nemulțumiții din Sabinia, Etruria și Latium găseau acolo un refugiu. Toți aceștia intrau în numărul plebei: Clientul care reușia să scape din gens devenia plebeu. Patricianul care făcea mesalianță ori comitea una d'n acele greșeli, care atrăgeau decăderea, scobora în clasa inferioară. Orice bastard era respins de religie și devenia plebeu.

Pentru aceste motive plebea își mărea mereu numărul. Lupta care începuse între patricieni și rege îi mări importanța. Regalitatea și plebea și-au dat de cu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Politica, VI, 2, 11, ed. Didot, p. 594, 595.

vreme seama că au aceiași dușmani. Ambiția regilor era să se libereze de vechile principii de guvernământ, care împedicau exercițiul puterei lor. Ambiția plebei era să sfarme vechile bariere care o excludeau din asociația religioasă și politică. O alianță tacită se stabili; regii

protejară plebea și plebea susținu pe regi.

Tradițiile și mărturiile antichitații pun sub domnia lui Servius primele progrese ale plebeilor. Ura pe care patricienii o păstrară acestui rege ne arată cu prisosință care a fost politica sa. Prima sa reformă a fost de a da pământ plebeilor, e adevărat că nu în Ager romanus, ci în teritoriile luate inamicului; totuși, era o inovație grava faptul că a conferit astfel dreptul de proprietate asupra pământului unor familii care până acum nu făcuseră decât să cultive pământul altora 1.

Lucru mai grav însă, el publică legi pentru plebe; ceiace nu mai existase. Aceste legi erau relative în cea mai mare parte la obligațiile pe care plebeul putea să le contracteze cu patricienii. Era un început de drept comun între cele două ordine și pentru plebe un început de egalitate?.

Apoi, tot acest rege stabili o împărțire nouă în cetate. Fără a distruge cele trei triburi vechi, în care familiile patriciene și clienții erau repartizați după naștere, formă patru triburi noui, în care populația întreagă era împărțită după domiciliu. Am văzut această reformă la Atena și am arătat efectele; ele fură aceleași la Roma. Plebea care nu intra în vechile triburi, fu admisă în triburile noui 3. Această mulțime până acum flotuntă, un fel de populație nomadă, care n'avea nici o legătură cu cetatea, avu de aci înainte diviziunile sale fixe și organizarea sa regulată. Formația acestor triburi, în care cele două ordine erau amestecate, delimitează cu adevărat intrarea plebei în cetate. Fiecare trib avu un altar și sacri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, I., 47. Denys, IV, 13. Chiar regii precedenți împărțiseră pământurile luate dela duşmani; dar nu-i sigur dacă au admis plebea la impărțeală.

Denys IV, 13; IV, 46.
 Idem IV, 26.

ficii; Servius stabili zei Lari la fiecare răspântie a orașului, în fiecare circumscripție la țară. Ei serviră de divinități acelora care nu aveau prin naștere. Plebeul celebră sarbătorile religioase ale cartierului și ale cetății sale (compitalia, paganalia), întocmai cum patricianul celebra sacrificiile gintei și curiei sale. Plebeul dobîndi o religie.

In acelaș timp o mare schimbare se înfăptui în ceremonia sfântă a lustrației. Poporul nu mai fu așezat pe curii, cu excluderea acelora pe care curiile nu-i admiteau. Toți locuitorii liberi ai Romei, toți acei care făceau parte din nouile triburi, figurara în actul sfânt. Pentru prima dată toți oamenii, fără deosebire de patricieni, clienți, plebei, s'au întrunit. Regele înconjură această adunare amestecată, mânând înaintea lui victimele și cântând imnul solemn. După terminarea ceremoniei toți erau cetățeni egali.

Inainte de Servius se deosebea la Roma două feluri de cameni, casta sacerdolală a patricienilor cu clienții lor și clasa plebeilor. Nu se cunoaștea nici o altă distincție decât aceea pe care o stabilise religia ereditară. Servius creă o diviziune nouă, care avea drept principiu bogăția. Impărți pe locuitorii Romei în două mari categorii: în una erau acei care posedau ceva, în alta cei care n'aveau nimic. Cea dintăi se împărți ea însăși în cinci clase, în care oamenii fură repartizați după cifra averii lor 1. Servius introducea prin aceasta un principiu cu totul nou în societatea romană: bogăția creă de aci înainte ranguri, așa cum făcuse religia.

Servius aplică această împărțire a populației romane la serviciul militar. Inainte de el, dacă plebeii nu luptau în rangurile legiunei. Dar cum Servius făcuse din

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Istoricii moderni socotese deobicei 6 clase. De fapt nu au fost decât cinci: Cicero, De republica, II, 22; Aullu-Gellu X, 28, Cavalerii de o parte, de altă parte proletarii erau în afara claselor. Să notăm de altfel că acest cuvânt classis n'avea în vechea limbă un înțeles analog cu acel din zilele noastre; însemna corp de trupă (Fabius Pictor, în Aulu-Gellu, X, 15; ibid. I, 11; Festus ed. Mueller, pag. 189, 225). Aceasta înseamnă că împărțirea stabilită de Servius a fost mai mult militară decât politică.

ei proprietari și cetățeni, putea să-i facă și legionari. De aci înainte armata nu mai fu compusă numai din oamenii curiilor; toți oamenii liberi, toți acei cari aveau ceva avere, făcură parte și numai proletarii continuară să fie excluși. Nu rangul de patrician sau client determină armura fiecărui soldat și postul său de luptă; armata era împărțită pe clase, exact ca și populația, după bogăție. Prima clasă, aceia care avea armura completă și cele două următoare, care aveau măcar scut, cască și sabie, formară primele trei siruri ale legiunei. A patra și a cincea, usor înarmate, formară corpul veliților și a acclora care purtau prastii. Fiecare classă se împărtea în companii, care se numiau centurii. Prima cuprindea, se spune 80, celelalte patru câte douăzeci și treizeci fiecare. Cavaleria era socotită aparte și în această privință Servius a mai făcut o mare inovație; pe când până atunci singuri tinerii patricieni compuneau centuriile de cavaleri, Servius admise un oarecare număr de plebei alesi printre cei mai bogați, să lupte călare și cu dânșii formă douăsprezece centurii noui.

Or, nimeni nu se putea atinge de armată fără a se atinge în acelas timp de constitutia politică. Plobeii îsi dădură seama că valoarea lor în stat se mărise; ei erau acum înarmați, aveau o disciplină și conducători; fiecare centurie își avea centurionul său și un steag sfânt. Acerstă organizație militară era permanentă; pacea nu o disolva. Este adevărat că la întoarcerea dintr'o campanie soldații părăseau unitățile lor, deoarece legea le interzicea să intre în oraș organizați în corp de armată. Dar apoi, la primul semnal, cetătenii se duceau înarmati pe câmpul lui Marte, unde fiecare își regăsea centuria, centurionul și drapelul său. Ori, douăzeci si cinci ani după Servius Tulius s'a întâmplat ca armata să fie convocată, însă nu pentru o expediție militară. Armata fiind reunită și fiecare la locul său, fiecare centurie sub comanda centurionului, strânsă în jurul drapelului său. magistratul vorbi, îi consultă și-i puse să voteze 1. Cele sase centurii patriciene și cele douăsprezece plebeie, compuse diu cavalerie, votară mai întâi, după dânsele urmară centuriile de infanterie de prima clasă și celelalte, pe rând. Astfel se stabili, după puţin timp, adunarea centuriată, în care ori cine era soldat avea dreptul de vot și în care aproape nu se distingeau plebei de patricieni 2.

Toate aceste reforme au schimbat foarte mult înfățișarea cetății romane. Patriciatul se menținea cu cultul său ereditar, curiile, senatul său; plebeii însă dobândeau obicinuința independenței, bogăției, armelor și a religiei. Plebea nu se confunda cu patriciantul, ci creștea alături

de dânsul.

E drept că patriciatul și-a luat revanșa. A început prin a omorî pe Servius. Mai târziu l-a izgonit pe Tarquiniu. Odată cu regalitatea fu învinsă și plebea.

Patricienii s'au luptat să ia înapoi toate cuceririle pe

1 Denys din Halicarnae descrie în câteva cuvinte înfățișarea acestor adunări centuriate: Συνήσε τὸ πλήθος εἰς τὸ Αρειον πεδίον, δπὸ λοχαγοίς ανὶ σημείοις τεταγμένον, ῶσπερ ἐν πολέμω (VII, 59) cf. Id. IV, 84: Εγοντας τὰ δπλα.

<sup>2</sup> Pare incontestabil că comițiile centuriate nu erau alteeva decât rennirea armatei romane. Cecace o dovedeste e faptul că: 1º această adunare e adescori numită armata de esciitorii latini: Urbanus exercitus, Varron, VI 93; quum comitiorum causa exercitus educius esset, Titu-Liviu, XXXIX, 15; Miles ad suffragia vocatur et comitia centuriata dicuntur, Ampelius 48, și 2º că aceste comiții erau convocate intocmai ca și armata, atunci când intrà în luptă, adică la sunetul trompetel (Varron, V. 91) două stindarduri fluturau deasupra cetății, unul roşu pentru a chema infanteria, celălalt verde închis pentru cavalerie: 3º că aceste comiții se tineau întotdeauna pe câmpul lui Marte, căci armata nu se putea reuni în interiorul orașului (Aulu-Gelu, XV, 27); 4º că ele se compuneau din toți cel ce purtau arme (Dion Cassius, XXXVII, 28) și că se pare chiar că la începutul acestor adunări cetățenii se ducean înarmați (Denys IV, 84, in fine); 50 că cetățenii erau împărțiți pe centurii, înfanteria de o parte, cavaleria de alta; 6º că fiscare centurie avea în frunte centurionul și steagul cău, ώσπερ εν πολέμφ. Denys, VII, 59; 76 că acei carl impliniseră 60 de ani, ne mai fă ând parte din armată, nu mai aveau nici dreptul să voteze în comiții, cel puțin în primele secole: Macrobiu. I, 5; Festus V', Depontuni. Să adăugăm că în vechea limbă cuvântul clussis însemna corp de trupă și cuvântul centuria însemna o companie militară. - Proletarii nu apăcare le făcuse în timpul regilor. Unul dintre primele lor acte a fost acela că li s'a luat plebeilor pământurile dăruite de Servius; și se observă că singurul motiv adus pentru a-i jefui astfel a fost că erau plebei '. Patriciatul repunea deci în vigoare vechiul principiu care voia ca religia ereditară să fie singură baza dreptului de proprietate și care nu îngăduia ca omul fără religie și fără strămoși să poată exercita vreun drept asupra pamântului. Legile pe care Servius le făcuse pentru plebe i-au fost deasemenea retrase. Sistemul claselor și al adunării centuriate n'au fost desființate, pentrucă starea de răsboi nu le mai îngăduia să dezorganiseze armata, și apoi pentrucă au știut să încercuiască aceste comiții cu asemenea formalități încât tot patriciatul a rămas stăpân în alegeri.

Nimeni n'a îndrăznit să le ia plebeilor dreptul de cetățeni; au fost lăsați să figureze în cens. E limpede însă că patriciatul, îngăduind plebei să facă parte din cetate, m'a împărțit cu dânsa nici drepturile politice, nici religia, nici legile. Cu numele, plebea a rămas în cetate; de fapt,

a fost exclusă.

Totuşi să nu acuzăm mai mult decât se cuvine pe patricieni şi să nu ne închipuim că ei au conceput cu mult sânge rece planul să asuprească şi să sfarme plebea. Patricianul care cobora dintr'o familie sfântă și se simțea urmașul unui cult, nu putea înțelege alt regim social decât acela ale cărei reguli fusese stabilite de vechea religie. În ochii săi elementul constitutiv al oricărei societăți era gruparea gens, cu cultul său, cu șeful său ereditar și clientela sa. Pentru dânsul cetatea nu putea fi alteeva decât reunirea conducătorilor acestor grupări. Nu-i putea trece prin gând că ar putea exista alt sistem politic decât acela care se sprijinea pe cult, alți magistrați decât aceia care săvârșeau sacrificiile publice, alte

reau în primele timpuri în această adunare; totuși, fiindeă era obiceiul ca în armată ei să formeze o centurie, întrebuințată la muncile mai grele, au putut să formeze o centurie ei în comiții.

1 Cassius Hemina, în Nonius, cartea II, V, Plevitas.

V IMPIV MPAOPOTIE

legi decât acelea ale căror sfinte formule le dictase religia. Nici nu trebuia să i se obiecteze că și plebeii aveau de puțină vreme o religie și că aduceau sacrificii Larilor dela răspântii. Căci ar fi răspuns că acest cult nu avea caracter esențial de adevărată religie, că nu era ereditar, că aceste focuri sfinte nu erau focuri antice și că acești zei Lari nu erau adevărați strămoși. Ar fi adăugat că plebeii, instituindu-și un cult, făcuseră ceeace nu aveau dreptul să facă; că violaseră toate principiile; că nu făcuseră decât să ia înfățișarea exterioare a cultului și că desființaseră principiul esențial, care era ereditatea; că însfârșit simulacrul lor de religie era absolut opusul adevăratei religii.

De îndată ce patricienii se încăpățânau să creadă ca numai religia ereditară putca să guverneze popoarele, rezulta de aci că ei nu vedeau nici un fel de guvernământ posibil pentru plebe. Ei nu concepeau că puterea șocială ar putea să se exercite regulat asupra acestei clase de oameni. Legea sfântă nu putea să le fie aplicată; justiția era un teren sfânt pe care le era interzis să calce. Atât timp cât fuseseră regi, ei își luaseră asupra lor să conducă plebea și o făcuseră după anumite reguli, care nu aveau nimic comun cu vechea religie, ci pe care nevoia sau interesul public îi făcuse să le descopere. Insă, prin revoluția care isgonise regii, religia își reluase dominațiunea și fatal s'a întâmplat ca orice clasă plebeie să fie scoasă afară de legile sociale.

Patriciatul și-a făurit atunci un guvernământ conform cu propriile sale principii; dar nu s'a gândit să stabilească unul și pentru plebe. N'avea îndrăsneala s'o isgonească din Roma, dar nici nu putea găsi mijlocul s'o constitue în societate regulată. Se vedeau astfel în mijlocul Romei mii de familii pentru care nu existau legi fixe, nu exista ordine socială, nu exista magistratură. Cetatea, populus, adică societatea patriciană, cu clienții care-i mai rămâneau încă, se ridica puternică, organizată, majestoasă. În jurul ei trăia mulțimea plebeiană, care nu era un popor și nici nu forma un corp. Consulii, șefii ce-

CARTEA IV. - REVOLUTIONILE

tății patriciene, mențineau ordinea materială în această populațiune confuză; plebeii ascultau; slabi, în general săraci, ei se încovoiau sub puterea clasei patriciene.

Problema a cărei soluție trebuia să hotărască viitorul Romei era aceasta: cum va deveni plebea o socie-

tate regulată?

Ori, patriciatul dominat de principiile riguroase ale religiei sale, nu vedea decât un mijloc pentru a putea rezolvi această problemă, adică a face să intre plehen, prin intermediul clientelei, în cadrele sfinte ale grupărilor gentes. Ne putem usor închipui că s'a făcut o încercare în acest sens. Chestiunea datoriilor, care în acea epocă frământa Roma, nu se poate explica decât dacă vedem în ea chestiunea mai gravă a clientelei și a sclaviei. Plebea romană, despuiată de pământurile sale, nu mai putea trăi. Patricienii calculară, că sacrificând o cantitate carecare de bani, o vor făcea să cadă în mreiele lor. Omul din popor se împrumuta. Imprumutându-se, el se dădea creditorului, se lega de dânsul printr'un fel de operatie, pe care Romanii o numeau nexum. Era un fel de vânzare, care se făcea per aes et libram. adică formalitatea solemnă, care se întrebuința deobicei pentru a conferi unui om dreptul de proprietate asupra unui object 1. E adevărat că plebeul se asigura întrucâtva împotriva sclaviei; printr'un fel de contract fiduciar el stipula că-și va păstra rangul de om liber, până în ziua scadentei si că în acea zi, dacă plătește datoria, își va putea relua plina posesiunea sa. Insă odată ziua scadentei venită, dacă datoria nu putea fi plătită. plebeul pierdea beneficiul contractului său. Devenit addictus rămânea la discreția creditorului, care-l lua la dânsul acasă și-l făcea servitorul său. Si cu toate acestea, patricianul nu credea că săvârseste un act neuman. Idealul societății fiind pentru dânsul regimul grupării gens. lui nu i se părea nimic mai legitim și mai frumos decât să atragă într'însa oamenii prin orice mijloace ar fi. Dacă planul îi reusia, plebea ar fi dispărut în foarte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Varron, de lingua latina, VII, 105, Titu-Liviu, VIII.28. Aulu-Gelln, XX, 1. Festus V<sup>0</sup>, Nexum.

scurtă vreme și cetatea romană n'ar fi fost decât asocierea grupărilor de *gens* patriciene, care și-ar fi împărțit multimea clienților.

Această clientelă însă era un lanț pe care plebeul îl ura. El se sbătea împotriva patricianului care, înarmat ru drepturile sale, voia să-l subjuge. Cl'entela era pentru dânsul echivalent cu sclavia; casa patricianului era în ochii săi o închisoare (ergastulum). De nenumărate ori plebeul amenințat de patrician, implora ajutorul semenilor săi și răscula plebea, strigând că el e om liber, arătând ca mărturie rănile pe care le primise luptând pentru apărarea Romei. Calculele patricienilor n'au servit decât să irite plebea. Ea văzu pericolul și dori cu întreaga energie să iasă din această stare în care o adusese prăbușirea regimului regal. Plebea vru să aibă legi și drepturi.

Nu se pare însă că acești oameni să fi dorit la început să împartă legile și drepturile patricienilor. Poate că și ei credeau, ca și patricienii însăși, că nu putea să existe nimic comun între cele două ordine. Nimeni nu se gândea la egalitatea civilă și politică. Nici în mintea plebeului din primele secole și nici în a patricianului nu putea intra idea, că plebea s'ar putea ridica la nivelul patricienilor. Departe de a reclama egalitatea drepturilor și a legilor, acești oameni par a fi preferat mai întâi o separație completă. În Roma ei nu puteau găsi remediul suferințelor lor; nu văzură decât un mijloc pentru a putea eși din inferioritatea lor, acela de a se depărta din Roma.

Istoricul antic redă foarte bine gândul lor atunci când le atribue următorul limbagiu: "deoarece patricienii vor să posede singuri cetatea, n'an decât să se folosească de dânsa în liniște. Pentru noi, Roma nu înseamnă nimic. Nu avem într'însa nici altare, nici sacrificii, nici patrie. Nu părăsim decât un oraș străin; nici o religie ereditară nu ne leagă de acest loc. Orice bucată de pământ va fi bună pentru noi. Acolo unde vom găsi libertatea, acolo va fi patria noastră". Și se duseră să se stabilească pe

muntele Sacru, dincolo de hotarele lui Ager Romanus.

In prezența unui atare act, Senatul fu de păreri diferite. Patricienii cei mai înfocați arătară că plecarea plebei nu-i mâhnea deloc. De aci înainte patricienii vor rămâne singuri la Roma, impreună cu clienții care le mai erau încă credincioși. Roma va renunța la mărirea sa viitoare, însă patriciatul va fi stăpân. Nu vor mai avea să se ocupe de această plebe, careia nu-i se puteau aplica regulile obicinuite ale guvernământului și care era un motiv de nemulțumire în cetate. Poate ar fi fost bine să fi fost isgonită în acelaș timp cu regii; și odată ce ea însăși se hotăra să plece, trebuia să fie lăsată în pace și ei nu puteau decât să se bucure de acest lucru.

Alții însă, mai puțin credincioși vechilor principii, sau mai îngrijorați de viitorul Romei, erau neliniștiți din cauza plecărei plebeilor. Roma pierdea jumătate din soldații săi. Ce avea să devie ea oare, înconjurată de Latini, Sabini, și Etrusci, toți inamici? Plebea avea și ceva bun. Dece oare nu se pricepeau s'o facă folositoare intereselor cetății? Acești senatori doreau ca în schimbul câtorva sacrificii, ale căror consecințe probabil că nu le prevedeau, să readucă în oraș miile de brațe care făceau

forța legiunilor.

De altă parte plebea băgă de seamă, după câteva luni. că nu mai putea trăi pe Muntele Sacru. Deși își procură lucrurile materiale necesare existenței, însă îi lipsea tot ceeace face o societate organizată. Nu-i era posibil să întemeieze acolo un oraș, căci nu avea nici un preot care să stie să săvârșească ceremonia religioasă a întemeierii. Nu putea să creeze nici magistrați, căci nu avea un pritaneu aprins, după toate regulile, unde un magistrat să poată aduce sacrificii. Nu putea nici să găsească fundamentul legilor sociale, căci singurele legi pe care și le putea închipui omul pe atunci, derivau din religia patriciatului. Intr'un cuvânt ea nu avea într'însa elementele unei cetăti. Plebea își dădu bine seama că deși era mai independentă, nu era mult mai fericită, nu forma o societate mai regulat constituită decât în Roma și că astfel problema a cărei deslegare o interesa atât, nu era

înca rezolvită. Deci faptul că se depărtase de Roma nu-i servise la nimic; căci nu în singurătatea Muntelui Sacru și-ar fi putut găsi legile și drepturile la care aspira.

S'a intâmplat deci că plebea și patriciatul, deși nu aveau aproape nimic comun, totuși nu puteau trăi unul fără de celalt. S'au apropiat atunci și au făcut un tratat de alianța. Acest tratat pare a fi fost făcut în aceleași forme ca și acelea care termină un răsboi între două popoare deosebite; de fapt, plebea și patriciatul nu formau nici o singură cetate, nici un singur popor 1. Prin acest tratat, patriciatul nu admitea ca plebea să facă parte din cetatea religioasă și politică; se pare chiar că nici plebea nu cerea aceasta. Au convenit numai ca pe viitor plebea, constituită într'o societate aproape regulată, să-și aibă căpitenii alese din mijlocul ei 2. Aceasta este originea tribunatului plebei, instituție cu totul nouă și care nu se aseamănă cu nimic din ceiace cunooscuse mai înainte cetățile.

Puterea tribunilor nu era de aceiași natură ca autoritatea magistratului; ea nu deriva din cultul cetății. Tribunul nu săvârșea nici o ceremonie religioasă; era ales fără auspicii și pentru ca el să fie creat nu era nececesar asentimentul zeilor. El nu avea nici scaun curul, nici haină de purpură, nici coroană de frunze, nici una din insignele care în toate cetățile antice desemnau venerației oamenilor pe magistrații preoți. El nu era socotit printre adevărații magistrați romani.

Care era deci natura și care era principiul puterei sale?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu IV, 6: Foedere icto cum plebe. Denys, VI, 89, numește formal pe feciali. Textul acestui tratat, care se chiamă lex-sacrata, se păstră multă vreme la Roma; Denys citează extrase (VI, 89; X, 32; X, 42. Cf. Festus, p. 318.

Titu-Liviu, II, 33: concessum ut plebi sui magistratus essent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Denys, X, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plutare, ('hestiuni romane, 81: Κώλοσιν άρχής μάλλον η άρχήν. Titu-Liviu, II, 56. arată că patricianul considera pe tribun ca un privatus, sine imperio, sine magistratu. Printr'un abuz de expresie se aplica deci cuvântul magistratus tribunilor. Tribunatul se transformase, când Cicero, printr'o frază oratorică îl numea sanctissimus magistratus (Pro Sextio, 38).

Este nevoe aci să depărtăm din spiritul nostru toate ideile si toate obiceiurile moderne, să ne transportăm atât pe cât este posibil în mijlocul credințelor celor vechi. Până atunci camenii nu înțeleseseră autoritatea decât ca un apendice al sacerdoțiului. Atunci deci când au voit să stabilească o putere care nu era legată de cult și conducători care nu erau preoți, a fost nevoe să se imagineze o procedură foarte ciudattă. Pentru aceasta, în ziua în care s'au creiat primii tribuni, s'a săvârșit o ceremonie religioasă cu un caracter particular 1. Istoricii nu descriu riturile; spun numai că ea a avut de efect să-i facă pe acesti primi tribuni sacrosancți. Să nu luăm acest termen în sensul figurat și vag. Cuvântul sacrosanctus desemna ceva foarte precis în limba religioasă a celor vechi. El se aplica objectelor cari erau închinate zeilor și pe care, pentru accste motive, camenii nu le puteau atinge. Nu demnitatea de tribun era declarată onorabilă si sfântă. ci persoana si însăși corpul tribunului 2 era pus într'un asemenea raport cu zeii, încât acest corp nu mai era un obiect profun, ci sfant. De atunci nimeni nu se putea atinge de dânsul fără a comite crima de violare si fără a risca o pângărire, ă/er evoyoc elvat 8.

Plutare ne raportează în această privință un obicei ciudat: se pare că de câte ori cineva întâlnea un tribun în public, regula religioasă voia ca acela să se purifice ca și cum ar fi fost pângărit de această întâlnire 4. Obicei pe care câțiva credincieși îl mai păstrau încă în timpul lui Plutare și care ne dă oarecare îdee asupra felului în care era privit tribunatul cu cinci secole înaintea lui.

<sup>1</sup> Tita-Liviu na vorbeste de această ceremonie în momentul însti'uirii tribunatului, ci vorbeste de dânsa în momentul re-tabilirii lui, în 449: Ipsis quoque irilianis, ut sicro-ancti viderintur, relatis quibusdam caeriminis renovarunt it involutes eos quum religione tum lege fecerunt (III, 55). Denys marchează cu același claritate înt-rvenția ieligioi: 'Îzpăv xat μεγάλαις ηρφαλιομένην εκ θεών ἀνάγχαις. (IX, 47).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Denys, V1, 89: δημόρχων σώματα ίερα καί παναγή. Id., IX, 48. Σώμασιν ίτριτς.

<sup>3</sup> Idem, VI. 89. Todyet evfyeobat. Zonaras, t. I. p. 56.

Platare, Chestiani comane. 81: Πάσι νόμοις έστι καθαίρεσθαι και Αγνίζεσθαι το σώμα καθάπερ μεμιασμένον.

Acest caracter sacrosanct rămânea legat de corpul tribunului în tot timpul duratei funcțiunilor sale. Pe urmă, creind pe succesorul său, el îi transmitea acest carac-ter, tot așa cum consulul, creind alți consuli, le trecea și

auspiciile și dreptul de a săvârși rituri sfinte.

In 449, tribunatul fiind întrerupt timp de doi ani, a fost nevoe pentru stabilirea nouilor tribuni, să se reînoiască ceremonia religioasă, care fusese săvârsită pe Mun-

tele Sacru.

Nu se cunosc destul de bine ideile celor vechi pentru a putea spune dacă acest caracter sucrosanct făcea persoana tribunului onorabilă în ochii patricienilor sau, dimpotrivă, o făcea obiect de ură și de nemulțumire. Această conjectură din urmă e destul de verosimilă cel puțin pentru primele timpuri. Ceace-i sigur e faptul că oricum ar fi tribunul se găsea cu totul inviolabil, patricianul neputându-se atinge de dânsul fără a comite o gravă impietate.

O lege confirmă și garantă această inviolabilitate; ea enuntă că "nimeni nu va putea să violenteze un tribun, nici să-l lovească și nici să-l omoare". Adăugă că, acela care si-ar permite vreunul din aceste acte față de un tribun, va fi socotit impur, bunurile sale vor fi confiscate în profitul templului zeiței Ceres și va putea fi omorât oricând 1. Legea se termină prin formula a cărei lipsă de claritate servi mult progresele vîitoare ale tribunatului: "Nici un magistrat si nici un particulor nu va avea dreptul să facă ceva unui tr'bun"2. Toti cetă(enii jurară "pe lucrurile sfinte", legându-se să respecte întotdeauna accastă lege ciudată și ficcare recită o formulă de rugăciune, prin care chema asupra sı mâ-nia zeilor, în cazul când ar fi violat legea, adăugând că orișicine s'ar face vinovat de atentat împotriva tri-bunului "va fi pecetluit cu cea mai mare pângărire".

Denys, VI, 89; Titu-Liviu, III, 55.
 Denys, X. 32. Πότε άρχοετι ούτε Ιδιώτη συρεςωρείτο πράττειν οδδέν εναντίον δημάργφ. Denys ne dā această irază drept unul din articolele din lew sucra a Bidem, VI, 89: 25 aget perform evoxote.

Acestui privilegiu de inviolabilitate se întindea pânu acolo până unde tribunul își putea întinde acțiunea sa directă. Dacă un plebeu era maltratat de un consul, carel condamna la închisoare, sau de un creditor, carel arestu, de îndată ce se arăta vreun tribun și se așeza între dânșii (intercessio) putea să oprească mâna patricianului. Cincar fi îndrăznit "să facă ceva împotriva unui tribun". sau să se expuie să fie atins de dânsul?

Tribunul înă nu exercita această ciudată influență decât acolo unde era de față. Departe de dânsul, plebeii puteau fi maltratați. El nu avea nici o influență asupra faptelor care nu se petreceau în stricta sa apropiere, sau erau în afară de raza privirilor si cuvântului său 1.

Patricienii nu dăduseră drepturi plebei; acordasera numai la câțiva dintre plebei inviolabilitatea. Totuși, era suficient acest lucru, ca să poată exista oarecare siguranți pentru toți. Tribunul era un fel de altar însuflețit, de care era legat un drept de ocrotire. Tribunii devin în mod natural conducătorii plebei și-și arogară dreptul de a judeca. De fapt, ei n'aveau dreptul să cheme la judecată nici măcar pe un plebeu; ei puteau însă să pună stapânire pe corpul lor. Odată în puterea lor, omul asculta. Era deajuns chiar să te găsești în raza în care puteau auzi cuvântul lor; acest cuvânt era irezistibil și trebuia să-i te supui, parician sau chiar consul.

Tribunul, în primele timpuri, n'avea nici o autoritate politică. Nefiind magistrat, nu putea să convoace nici curiile, nici centuriile. Nu putea să facă nici o propunere în Senat și la început nimeni nu-și închipuia că ar putea măcar apare acolo. El n'avea nimic comun cu adevărata cetate, adică cu cetatea patriciană, unde nu-i era recunoscută vreo autoritate. Nu era tribunul poporului, ci al plebei 4.

<sup>1</sup> Tribuni antiquitus creati, non juri dicundo nec causis querelisque de absentibus noscendis, sed intercessionibus faciendis quibus Praesentes fuisent, ut injuria quo coram fieret arceretur. Aulu Gellu, XIII, 12.

Plutarc, Chestiuni romane, 81: "Qoπερ βωμος.
 Aulu Gellu, XV, 27. Denys, VIII, 87; VI, 90.

<sup>4</sup> Titu-Liviu II, 56. 12: Tribunos non populi, sed plebis.

Erau așa dar, ca și în trecut, două societăți la Roma; cetatea și plebea: una puternic organizată, având legi, magistrați, un Senat; alta, care ramânea un conglomerat fara drepturi și legi, care însă găsea sprijin și judecător în tribunii săi inviolabili.

In anii următori se poate vedea cum tribunii devin îndrăzneți și-și iau tot felul de libertăți neprevăzute. Nimie nu-i autoriza să convoace plebea: ei au convocat-o. Nimeni nu-i chema în Senat: ei se așează la început la intrare și apoi chiar în interior. Nimic nu le dă dreptul să judece pe patricieni: ei îi judecă și-i condamnă. Aceasta era urmarea inviolabilității, care era legată de persoana lor. Orice putere cădea înaintea lor. Patriciatul s'a dezarmat din ziua în care a declarat, cu riturile solemne, că oricine s'ar atinge de un tribun, va fi impur. Legea spune: nu vei face nimic împotriva unui tribun. Deci dacă acest tribun convoca plebea, plebea se adunt și nimeni nu putea dizolva această adunare, pe care prezența tribunului o punea în afara influenței patriciatului și a legilor. Dacă tribunul intra în Senat, nimeni nu putea să-l dea afară. Dacă punea mâna pe un consul, nimeni nu putea să-l scoata din mâinile sale. Nimic nu rezista îndrăsnelei unui tribun. Contra unui tribun numai un alt tribun avea putere.

De îndată ce plebea avu astfel șefii săi, nu întârzie să aibe și adunările sale deliberative. Acestea nu semănară întru mimic cu acele ale cetății patriciene. Plebea, în comițiile sale, era împărțită în triburi; domiciliul regula locul fiecăruia, nu religia sau bogăția. Adunarea nu începea printr'un sacrificiu; religia nu apărea aici. Nu se știa de prevestiri și glasul unui augur sau al unui poutif nu putea sili oamenii să se împrăștie. Erau cu adevărat comițiile plebei și ele m'aveau nimic din vechile reguli, nici din religia patriciatului.

E adevărat că aceste adunări nu se ocupau la început de interesele generale ale cetății: nu numeau pe magistrați și nu făceau legi. Deliberau numai asupra intereselor plebei, numcau pe șefii plebei și făceau plebiscite. A existat multă vreme la Roma o serie îndoită de decrete, Senatus-consulte pentru patricieni, plebiscite pentru plebe. Plebea nu se supunea senatus-consultelor si nici patricienii plebiscitelor. Erau două popoare în Roma.

Aceste două popoare, totdeauna împreună și locuind între aceleași ziduri, n'aveau totuși aproape nimic comun. Un plebeu nu putea să fie consulul cetății și nici un patrician tribunul plebei. Plebeul nu intra în adunarea pe curii și nici patricianul în adunarea pe triburi.

Erau două popoare care nici nu se înțelegeau măcar. neavand pentru a spune astfel, idei comune. Dacă patricianul vorbea în numele religiei și a legilor, plebeul răspundea că el nu cunoaște această religie ereditară, nici legile ce decurgeau din ea. Dacă patricianul venea în numele sfântului obicei, plebeul răspundea în numele dreptului natural. Ei își aruncau unul altuia acuzarea de injustiție; fiecare din ei era drept, după propriile sale principii, nedrept după principiile și credințele celuilalt. Adunarea curiilor și reunirea acelor patres părea plebeului un privi-legiu odios. În adunarea triburilor patricianul vedea un conciliabul reprobat de religie. Consulatul era pentru plebeu o autoritate arbitrară și tiranică; tribunatul era în ochii patricianului ceva nelegiuit, anormal, contrar tuturor principiilor; el nu putea înțelege acest fel de sef, care nu cra preot si care era ales fară auspicii. Tribunatul turbura ordinea sfântă a cetății; era ceeace este o erczie într'o religie; cultul public era atins. "Zeii ne vor fi protivnici, spunea un patrician, atâta vreme cât vom avea în noi acest ulcer care ne roade și care întinde coruntia în întreg corpul social". Istoria Romei, timp de un secol, fu plină de astfel de neîntelegeri între aceste două popoare, care nu păreau că vorbesc aceiași limbă. Patriciatul persista să rețină plebea în afară de corpul politic:

l Titu-Liviu II, 60. Denys, VII, 16. Festus, Vo, Scita plebis Bine ințeles voibim de primele timpuri Patricienii erau inscriçi în triburi, dar fără indoială nu figurau în adanările, enie se întruneau fără auspicii și fără ceremonie religiousă și cărora multă vreme nu le-au recunoscut nici o valoare legală.

plebea își creia instituții proprii. Dualitatea populației romane devenea din zi în zi mai manifestă.

Exista totuși ceva care forma o legătură între aceste două popoare; era răsboiul. Patriciatul avusese grije să nu se lipsească de soldați. El lăsase plebeilor titlul de cetățeni, fie și numai pentru a-i putea încorpora în legiuni. Dealtminteri veghiaseră la faptul ca inviolabilitatea tribunilor să nu se întindă în afară de Roma și pentru aceasta decisese că un tribun nu va eși niciodată din Roma. In armată, plebea era deci supusă și nu mai constituia o putere dublă; în prezența dușmanului Roma redevenea una.

Apoi, mulțumită obiceiului luat după gonirea regilor, de a întruni armata pentru a fi consultată asupra intereselor publice, sau asupra alegerei magistraților, existau adunării mixte, în care plebea figura alături de patricieni. Ori, noi vedem clar în istorie că aceste comiții pe centurii căpătară din ce în ce mai multă importanță și deveniră pe nesimțite ceiace se numi marile comiții. În adevăr, în conflictul angajat între adunarea pe curii și adunarea pe triburi, părea natural ca adunarea centuriată să devie un fel de teren neutru, unde interesele generale să fie desbătute de preferință.

Plebeul nu era totdeauna sărac. Adesea aparținea unei familii originară dintr'un alt oraș, care fusese acolo bogată și considerată și pe care soarta răsboiului o transportase la Roma, fără a-i ridica bogăția sau acel sentiment de demnitate, care deobicei o întovărășește. Deasemeni, uneori plebeul se putuse îmbogăți prin munca șa, mai ales pe timpul regilor. Când Servius împărțise populația în clase după avere, câțiva plebei intraseră în prima. Patriciatul nu îndrăznise sau nu putu să desfiinteze această diviziune în clase. Existau deci plebei care luptau alături de patricieni, în primele rânduri ale legiunei și care votau cu ei în primele centurii.

Această clasă bogată, mândră și prudentă, căreia nu putea să-i convie turburările și trebuia să se teamă de ele, care avea mult de pierdut, dacă Roma cădea și mult de câștigat, dacă dânsa se ridica, fu un intermediar natural între cele două tabere dusmane.

Pare că plebea n'a încercat nici o neplăcere, văzând că se stabilește în mijlocul ei distincțiile bogăției. Treizeci și șase de ani după crearea tribunatului, numărul tribunilor fu ridicat la zece, astfel ca să fie câte doi de fiecare din cele cinci clase. Plebea primea deci și ținea să păstreze diviziunea pe care Servius o stabilise. Și chiar partea săracă, care nu era cuprinsă în clase, nu ridica nici o reclamație. Ea lăsa celor mai înstăriți privilegiul lor și nu cerea să aleagă și dânsa tribuni.

Cât despre patricieni ei nu se speriau de această importanță pe care o lua bogația. Căci și dânșii erau bogați. Mai înțelepți sau mai fericiți decât eupatrizii dela Atena, care se distruseră în ziua când direcția societății aparținu bogăției, patricienii nu neglijară niciodată nici agricultura, nici comerțul, și nici chiar industria. Să-și mărească averea a fost totdeauna marea lor preocupare. Munca, cumpătarea, buna conducere a afacerilor au fost totdeauna virtuțile lor. Dealtminteri, fiecare victorie asupra dușmanului, fiecare cucerire le mărea posesiunile. Și astfel, ei nu vedeau un prea mare rău în faptul că puterea ar depinde de bogăție.

Obiceiurile și caracterul patricienilor erau astfel, că ei nu puteau avea dispreț pentru un bogat, chiar dacă acesta aparținea plebei. Bogatul plebeu se apropia de ei, traia cu ei; nenumărate relații de interes sau de prietenie se stabilcau. Acest perpetuu contact aducea un schimb de idei. Piebeul îl făcea pe patrician să înțeleagă încetul cu încetul dorințele și drepturile plebei. Patricianul sfârșia prin a se lăsa convins; ajungea pe nesimțite să aibă o părere mai puțin fermă și mai puțin mândră de superioritatea sa; nu mai era așa de sigur de dreptul său. Ori, când o aristocrație ajunge să se îndoiască că puterea sa e legitimă, sau n'are curajul s'o apere, sau o apără rău. De îndată ce prerogativele patricianului nu mai fură un articol de credință pentru el însăși, se poate spune că patriciatul era pe jumătate învins.

Clasa bogată pare să fi exercitat o acțiune de un alt gen asupra plebei din care esise si de care nu se despărtise încă. Cum dânsa tinea la măreția Romei, dorea unirea celor două ordine. Ea era de altminteri ambitioasă. Socotea ca separarea absolută a celor donă ordine îi închidea pentru totdeauna cariera sa, înlănțuind-o de clasa inferioară, pe când unirea lor, îi deschidea o c de al cărui sfârsit nu-l putea întrevedea. Ea se sili deci să imprime ideilor și dorințelor plebei o altă direcție. În loc de a perzista să formeze un ordin distinct, în loc de a-și da cu greutate legi particulare, pe care celalt ordin nu l-ar recunoaste niciodată, în loc de a lucra încet, prin plebiscitele sale, ca să-și facă spețe de legi după trebuința sa și să elaboreze un cod care sa n'aibe niciodată valoare oficială, ea îi inspiră ambitia de a pătrunde în cetatea patriciană și de a intra la împărțeala legilor, instituțiilor și demnităților patriciane. Dorințele plebei tinseră atunci la unirea celor două ordine sub condiția egalității.

Plebea, odată intrată pe această cale, începu prin a cere un cod. Erau legi la Roma, ca în toate orașele, legi invariabile și sfinte, care erau scrise și al căror text era păstrat de preoți. Insă aceste legi, care faceau parte din religie nu se aplicau decât membrilor cetății religioase. Plebeul n'avea dreptul să le cunoască și ne putem închipui că n'avea drept nici să le invoace. Aceste legi existau pentru curii, pentru gentes, pentru patricieni și clienții lor, nu însă pentru alții. Ele nu recunoșteau dreptul de proprietate aceluia care n'avea sacra; și nu acordau dreptul de acțiune în justiție acelora care n'aveau patroni. Acest caracter exclusiv religios al legei era acela pe care plebea voi să-l facă să dispară. Ea a cerut nu numai ca legile să fie scrise și publicate, ci să se și facă legi care să poată fi egal aplicabile și patricienilor și plebei.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Că a fost o legislație scrisă înaintea decemvirilor, e un fapt atestat prin numeroase texte; Drnys, X, 1; III, 36; Cicero, de Rep. II, 14; Pomponius, în Digeste, I 2. Multe din aceste vechi legi sunt citate de Pliniu, XIV, 12; XXXII, 2; de Servius, ad. Eclogas, IV, 43; ad. Georg., III, 387; de Festus, passim.

Se pare că tribunii voiră mai întâi ca aceste legi sa de plebei. Patricienii răspunseră că redactate probabil tribunii nu-si dau seama de ceeace înseamnă o lege, căci altfel n'ar fi exprimat o asemenea dorință. "Este în adevăr imposibil, spuneau dânșii, ca plebeii să facă legi; voi, carı nu aveti auspiciile, care nu săvârsiti acte religioase, ce aveti oare comun cu toate lucrurile sfinte, printre care trebuie să socotim și legea? 1. Pretențiunea plebei părea deci patricienilor monstruoasă și cu totul nelegiuită. De altfel, vechile anale, pe care Titu Liviu si Denys le consultau privitor la acest capitol al istoriei lor, mentionează minuni îngrozitoare, cerul plin de flăcări, spectre sburând prin vazduh, ploi de sânge. Adevărata minune însă era faptul că plebeilor le-a trecut prin gând să-și facă legi. Republica rămase opt ani în suspensie, între cele două clase care, fiecare, se mira de încăpătânarea celeilalte. Apoi tribunii găsiră un compromis: "Decarece voi nu voiți ca legea să fie scrisă de plebei, spun dânșii, să alegem legiuitori făcând parte din cele două clase". Prin aceasta lor li se părea că fac mari concesii; era foarte puțin însă față de principiile attât de riguroase ale religiei patriciene. Senatul replică că dânsul nu se opunea câtusi de putin la redacturea unui cod, însă că acest cod nu putea fi redactat decât de patricieni. Au sfârșit prin a găsi un mijloc de a împăca interesele plebei cu necesitățile religioase pe care le invoca patriciatul. Au hotărît ca legiuitorii să fie toți patricieni: codul lor însă, înainte de a fi promulgat și pus în vigoare, să fie expus publicului și supus aprobării prealabile a tuturor claselor.

Nu este aci momentul să analizăm codul decemvirilor. E nevoe numai să observăm că opera legiuitorilor, expusă în prealabil în for, discutată în mod liber de toți cetățenii, fu primită apoi de comițiile centuriate, adică de adunarea în care cele două clase se confundau. Aceasta era o inovație gravă. Adoptată de toate clasele.

Julius Obsequens, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, III, 31. Denys X, 4.

aceiași lege se aplica de acum înainte tuturor. Nu găsim în ceeace ne mai rămâne din acest cod nici un singur cuvânt care să implice o inegalitate între plebeu și patrician, fie pentru dreptul de proprietate, fie pentru contracte și obligații, fie pentru procedură. Din acest moment plebeul apăru înaintea aceluiași tribunal ca și patricianul, se purtă ca și dânsul și fu judecat după aceleași legi. Ori, nu se putea face o revoluție mai radicală, căci toate obiceiurile, moravurile, sentimentul omului față de om, ideia de demnitate personală, principiile dreptului, totul se schimbă în Roma.

Cum mai ramâneau câteva legi de făcut, se numiră roi decemviri și printre ei găsim și trei plebei. Astfel, după ce li se spusese cu atâta energie că dreptul de a scrie legi nu aparține decât clasei patriciene, progresul ideilor se făcu cu atâta iuțeală, încât după un an de zile, plebeii

fură admiși ca legiuitori.

Moravurile tindeau spre egalitate. Erau pe un povârnis pe care alunecau, fără să se mai poată opri. Devenise necesară o lege care să interzică căsătoria între cele două clase: dovadă sigură că religia și moravurile nu mai erau suficiente pentru a o interzice. Insă aceastsă lege abia edictată, căzu în disgrație generală. Câțiva patricieni perzistară să aducă argumentul religios: "sângele nostru va fi pângărit și cultul ereditar al fiecărei familii va fi atins. Nimeni nu va mai sti din ce familie se trage, căror sacrificii aparține; va fi o răsturnare a tuturor instituțiilor divine și umane". Plebeii nu dădeau nici o atentie acestor argumente, care li se păreau subtilități fără nici o valoare. Să discuți articole de credință, față de oameni care nu au nici una, înseamnă să-ți pierzi timpul degeaba. Tribunii replicau de altfel cu destulă dreptate: "Dacă-i adevărat că religia voastră este atât de puternică, dece mai aveti nevoe de această lege? Ea nu vă servește la nimic; n'aveți decât s'o retrageți; veți rămâne tot atât de liberi ca și înainte, de a nu vă alia cu familiile de plebei". Legea fu retrasă. De îndată căsătoriile deveniră foarte frecvente între cele două clase. Plebcii bogați fură atât de mult căutați încât, pentru a nu vorbi decât de cei din familia Licinius, îi vedem aliindu-se cu trei gentes patriciene, cu Fabii, Cornelii, Manlii 1. Atunci s'a putut vedea că legea fusese la un moment dat singura barieră care separă cele două clase. De atunci înainte sângele patrician și plebeu se amestecă.

Deîndată ce egalitatea fu cucerită în vieata privată. lucrul cel mai greu se făcuse și se păru natural ca egalitatea să existe chiar și'a politică. Plebea se întreba atunci dece i-ar fi interzis consulatu' si nu vedea nici o rațiune ca să mai fic mult timp îndepărtută dela această demnitate.

Exista totusi o ratiune foarte puternică, Consulatul nu era numai un comandament; era și un sacerdoțiu. Pentru a fi consul, nu era suficient să oferi garanții de inteligență, de curaj și de probitate; trebuia mai ales să fii capabil să săvârșești ceremoniile cultului public. Era necesar ca riturile să fie bine observate și zeii mulțumiți. Ori, numai patricienii aveau într'însii caracterul sacru care le îngăduia să rostească rugăciuni și să cheme protecția divină asupra cetății. Plebeul nu avea nimic comun cu acest cult; religia nu-i îngăduia deci să fic consul, nefas plebeium consulem fieri.

Ne putem usor închipui surprinderea și indignarea patricienilor, când plebeii exprimară pentru prima dată pretentia de a fi consuli. Li se părea că religia era amenințată. Si-au dat multă osteneală pentru a face plebea să înțeleagă acest lucru; i s'a spus ce importanță avea religia în cetate, că ea era aceia care întemeiase orașul. prezidase la toate actele publice, conducea adunările deliberante, dădea magistrați republicei. S'a adăugat că această religie era, după regulele antice (more majorum) patrimoniul patricicnilor, că riturile sale nu puteau fi cunoscute și practicate decât de dânșii și că în sfârșit zeii nu primeau sacrificiul plebeului. A propune să se creicze consuli plebei însemna să vrei să suprimi religia cetății; de atunci înainte cultul ar fi pângărit și cetatea n'ar mai fi în bună înțelegere cu zeii săi f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Livia, V. 12; VI, 34; VI, 39. <sup>2</sup> Titu-Liviu, VI, 41.

Patriciatul făcu uz de toată puterea și de toată îndemănarea sa, pentru a îndepărta pe plebei dela aceste magistraturi. Iși apără în acelaș timp religia și puterea sa. Deîndată ce văzu consulatul în pericol de a fi obținut de plebe, despărți de dânsul funcțiunea religioasă, care avea cea mai mare importanță, aceia care consista în a face lustrația cetățenilor; astfel se creară censorii. Intr'un moment când i se păru prea greu să reziste dorințelor plebeilor, înlocui consulatul prin tribunatul militar. Plebea a arătat de altfel foarte multă răbdare; așteptă 75 de ani până i se realiză dorința. E vizibil că punea mai puțină ardoare în a obține aceste înalte magistraturi, decât pusese ațunci când a vrut să cucerească tribunatul și un cod.

Insă dacă plebea era destul de indiferentă, exista o aristocrație plebeie, care era ambițioasă. Iată o legendă din acea epocă: "Fabius Ambuscus, unul din patricienii cei mai distinsi, își măritase cele două fiice ale sale, una cu un patrician, care deveni tribun militar, alta cu Licinius Stolon, om foarte bine văzut, însă plebeu. Aceasta se afla într'o zi la sora sa când lictorii, aducând pe tribubunul militar acasă, loviră în ușe cu fasciile Îor. Cum dânsa nu știa acest obicei îi fu frică. Râsetele și întrebările ironice ale sorei sale îi arătară cât o făcuse să decadă o căsătorie plebeiană, aducând'o într'o casă în care demnitățile și onorurile nu erau să intre niciodată. Tatăl său îi ghici durerea, o consolă și-i promise că și ea va vedea la dânsa într'o zi ceiace văzuse în casa sorei sale. El se înțelese cu ginerele său și amândoi lucrară în acelas sens". Această legendă, pe lângă câteva detalii copilăroase și neverosimile, ne învață cel puțin două lucruri: întâi că aristocrația plebeie, trăind cu pa-tricienii, devenia ambițioasă și aspira la demnitățile lor; si al deilea, că se găseau patricieni care încuraju și ațâțau ambiția acestei noi aristocrații, care se unise cu dânsii prin legăturile cele mai strânse.

Se pare că Licinius și Sextius, care se unise cu dânsul, nu se așteptau ca plebea să facă mari sforțări pentru a le dobîndi dreptul de a fi consuli. Căci ei crezură potri-

vit să propună trei legi deodată. Aceia, care avea de scop să stabilească că unul din consuli va fi în mod fatal ales din plebe, era precedată de alte două, din care una micsora datoriile si cealaltă acorda pământuri poporului. Evident, primele două trebuiau să servească spre a excita zelul plebei în favoarea celei de a treia. A fost un moment când plebea a fost prea perspicace: ea primi din propunerile lui Licinius aceia ce o interesa, adică reducerea datoriilor și împărțirea pământului, lăsând la o parte consulatul. Insă Licinius replică că cele trei legi erau inseparabile și că trebuiau sau primite sau respinse laolaltă. Constituția romană autoriză acest procedeu. E lesne de închipuit că plebea a preferat să primească totul decât să piardă totul.

Nu era suficient însă ca plebea să voiască să facă legi; mai trebuia la această epocă ca Senatul să convoace comițiile și apoi să confirme decretul 1. Zece ani de zile n'a consimțit la aceasta. Insfârșit, se petrecu un eveniment pe care Titu-Liviu nu-l relevează îndeajuns '; se pare că plebea a luat armele și răsboiul civil însângeră străzile Romei, Patriciatul învins dădu un Senatus consult, prin care aproba și confirma dinainte toate decretele pe care poporul le-ar aduce în cursul acelui an. Nimic nu mai împedică pe tribuni să voteze cele trei legi ale lor. Din acest moment plebea avu în fiecare an un consul din doi și nu întârzie să parvină și la celelalte magistraturi. Plebleul purtă toga de purpură și fu precedat de fascii; împărți dreptatea, fu senator, guvernă cetatea și comandă legiunile.

Rămânea sacerdoțiul și se credea că nu vor putea să-l răpească patricienilor. Căci în vechea religie era o dogmă nestrămutată, că dreptul de a recita rugăciunile, ca și dreptul de a te atinge de obiectele sfinte, nu se trans-mite decât odată cu sângele. Știința riturilor ca și posesi-unea zeilor era ereditară. După cum un cult casnic era un patrimoniu de care nici un străin nu se putea apro-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, IV, 49. <sup>2</sup> Titu-Liviu, VI, 42.

pia, cultul cetații aparținea exclusiv familiilor care formaseră cetatea primitivă. Desigur, în primele secole ale Romei nu-i venise nimănui în gând că un plebeu ar putea să fie pontifice.

Ideile însă se schimbaseră. Plebea, scoțând din religie regula eredității, își făcuse o religie pentru uzul său. Iși constitui lari casnici, altare la răspântii și focuri sacre ale fiecărui trib. Patricianul, la început, disprețui această parodie a religiunei sale. Insă aceasta, cu timpul, deveni serioasă și plebeul ajunse să creada că era chiar din punct de vedere al cultului și în privința zeilor, egal cu patricianul.

Se găseau două principii față în față. Patriciatul perzista să susțină că acest sacerdoțiu și dreptul de a adora divinitatea erau ereditare. Plebea emancipă religia și sacerdoțiul, de această regulă învechită a eredității; ea pretindea că orice om era în stare să pronunțe rugăciunea și că era deajuns ca cineva să fie cetățean pentruca să aibă dreptul să săvârșească ceremoniile cultului cetății; și astfel ajungea la consecința că un plebeu putea fi

pontifice.

Dacă sacerdoțiile ar fi fost deosebite de comandament și de politică, e foarte posibil ca plebeienii să nu le fi dorit cu atâta ardoare. Însă toate aceste lucruri se confundau: preotul era și magistrat, pontiful era judecător, augurul putea să disolve adunările publice. Plebea observă de timpuriu că fără sacerdoțiu nu exista, în realitate, nici egalitate civilă, nici egalitate politică. Ea ceru deci împărțirea pontificatului între cele două ordine, așa cum ceruse și împărțirea consulatului.

dine, așa cum ceruse și împărțirea consulatului.

Era greu să i se obiecteze incapacitatea religioasă, căci de șaizcei de ani plebeul, în calitate de consul, săvârșea sacrificii; ca censor făcea lustrații și ca învingător al inamicului, îndeplinea sfintele formalități ale triumfului. Prin magistraturi, plebea își dobîndise o parte din sacerdoții și nu era ușor ca celelalte să-i fie interzise. Credința în principiul eredității religioase era sdruncinată chiar și la patriciani. Câte unii dintrânșii invocară zadarnic vechile reguli și spuseră: "Cultul va fi alterat, pângărit de

mâni nedemne; vă atingeți chiar de zei; băgați de seamă ca mânia lor să nu se reverse asupra orașului nostru". Se pare că aceste argumente n'au avut prea multă influență asupra plebei și nici că majoritatea patricienilor s'ar fi impresionat. Moravurile noi dădeau câștig de cauză principiului plebeu. S'a hotărît deci ca jumătate din pontifici și din auguri să fie dintre plebei.

Aceasta a fost ultima cucerire a clasei infericare; nu mai putea dori nimic alteeva. Patriciatul pierdea până și superioritatea sa religioasă. Nimic n-o mai deosebea de plebe; patriciatul devenise un nume sau o amintire. Vechile principii pe care era fundată cetatea romană ca și toate cetățile antice, dispăruse. Din această antică religie ereditară, care guvernase mult timp oamenii și stabilise ranguri între ei, nu mai rămăsese decât formele exterioare. Plebeul luptase împotriva ei patru secole, în timpul republicei și sub regi și o învinsese.

#### CAPITOLUL VIII

### Transformările în dreptul privat; codul celor 12 Table; Codul lui Solon

Dreptul, prin natura sa, nu este absolut și neschimbător; dimpotrivă se modifică și se transformă, ca orice operă umană. Fiecare societate are dreptul său, care se transformă și se desvoltă odată cu dânsa, care se schimbă ca și dânsa și care, însfârșit, urmează întotdeauna mișcarea instituțiilor, moravurilor și credințelor sale.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, X, 6; Deos visuros nei sacra sua polluantur. Titu-Liviu pare a crede că a est argument nu era de ât o prefăcătorie, insă credințele nu erau atât de slăbite în această epo ă (301 i chr.) meât un astfel de limbagiu să nu poată fi sin er în gura multor patricieni.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Demnitițile regelui sacrificiilor, ale fluminilor, ale sa ienilor ale vestulelor, de care nu se leagă nuci o importanță politică, fură lăsate fără nici o grije în mâna patriciatului, care rămase întot-deauna o castă sfântă, însă nu mai fu o castă dominantă.

Oamenii vechilor timpuri erau supusi unei religii cu atât mai puternică asupra sufletului lor, cu cât era mai rudimentară; această religie le făurise dreptul, după cum tot ea le creiase instituțiile politice. Societatea însă se transformă. Regimul patriarhal, pe care-l crease această religie ercditară, s'a pierdut cu timpul în regimul cetății. Pe nesimtite gens s'a desmembrat; cel de-al doilea născut s'a despartit de primul năcut, servitorul de stăpân: clasa inferioară s'a mărit; s'a înarmat; și a terminat prin a învinge aristocratia si a cuceri egalitatea. Această schimbare în starea socială, trebuia să aducă o alta în drept. Cu cât eupatrizii si patricienii rămâneau legați de vechea religie a familiilor si prin urmare de vechiul drept, cu atât clasa inferioara avea mai multă ură pentru această religie ereditară, care mult timp o tinuse în inferioritate si pentru acest drept antic, care o înăbușise. Nu numai că le ura, dar nici nu le înțelegea. Cum ea nu avea credintele pe care se întemeiase el, acest drept i se părea ca n'are nici un fundament. Il găsea injust și de atunci îi fu imposibil să se mai menție.

Dacă luăm în considerare epoca în care plebea s'a mărit și a intrat în corpul politic și dacă comparăm dreptul acestei epoci cu dreptul primitiv, vedem apărând mari schimbări. Prima și cea mai împortantă e că dreptul a devenit public și-i cunoscut de toți. Nu mai e acel imn misterios și sacru, pe care și-l repetau din generație în generație, cu un pios respect, pe care numai preoții îl scriau și numai bărbații familiilor religioase puteau să-l cunoas a. Dreptul a ieșit din ritunlurile și din cărțile preoților; și-a pierdut misterul său religios; devine un limbagiu pe care fiecare îl poate citi și pronunța.

In aceste coduri se manifestă ceva și mai grav încă. Natura legei și principiul său nu mai sumt același ca și'n perioada precedentă. Mai înainte legea era o hotărîre a religiei; trecea drept o revelație făcută de zei strămoșilor, întemeietorului divin, regilor sfințiți, magistraților preoți. In nouile coduri, dimpotrivă, legiuitorul nu mai vorbește în numele zeilor; decemvirii dela Roma au primit puterea lor dela popor; tot poporul l'a învestit

și pe Solon cu dreptul de a face legi. Legiuitorul nu mai reprezintă tradiția religioasă, ci voința populară. Legea are de aci înainte drept principiu interesul oamenilor și drept fundament asentimentul celui mai mare număr.

De aci două consecințe. Mai întâi legea nu se mai prezintă ca o formulă imuabilă și indiscutabilă. Devenind operă umană, ea se recunoaște supusă schimbaril. Cele douăsprezece Table spun: "Legea este ceeace sufragiile poporului au ordonat în ultimă instanță".

Din toate textele care ne rămân din acest cod, nu există niciunul care să aibă mai multă importanță decât acesta, nici care să arate mai bine caracterul revoluției care se opera atunci în drept. Legea nu mai este o tradiție sfântă, mos, ea este un simplu text, lex, și cum ea este voința oamenilor care au făcut-o, tot această voință poate s'o schimbe.

A doua consecință e următoarea. Legea, care mai înainte făcea parte dim religie și era prin urmare patrimoniul familiilor sfinte, fu de aci înainte proprietatea comună a tuturor cetățenilor. Plebeul putu s'o invoce și să acționeze în justiție. Patricianul din Roma, fiind mai încăpățânat sau mai șiret decât eupatridul dela Atena, încercă să ascundă mulțimei formele procedurei; aceste forme însăși nu întârziară a fi divulgate.

Astfel dreptul își schimbă natura. De aci îmainte nu mai putea conține aceloași prescripții ca în epocile precedente. Atât timp cât religia avusese influență asupra lui el ordonase legăturile între oameni, după principiile acestei religii. Însă clasa inferioară care aducea în cetate alte principii, nu înțelegea nimic nici din vechile reguli ale dreptului de proprietate, nici din vechiul drept de succesiune, nici din autoritatea absolută a tatalui, nici din înrudirea agnation. Ea dorea ca toate acestea să dispară.

In realitate această transformare a dreptului nu se putu săvârși dintr'o dată. Dacă-i este uneori posibil omului să-și schimbe brusc instituțiile sale politice, nu poate schimba

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Livia VII, 17: IX, 33, 34.

legile și dreptul său privat decât treptat și cu încetul. Aceasta o dovedește istoria dreptului roman ca și aceia a dreptului atenian.

Cele douăsprezece Table, după cum am văzut mai sus, au fost scrise în mijlocul unei transformări sociale. Patricienii au fost aceia care le-au făcut, însă le-au făcut după cererea și pentru folosința plebei. Această legislație nu mai este deci dreptul primitiv al Romei; ea nu-i încă nici dreptul pretorian ci este o transiție între cele două.

Iată în primul rând punctele asupra cărora nu se depărtează încă de dreptul antic: ea menține puterea tatălui; lasă să-și judece fiul, să-l condamne la moarte, să-l vândă. Atât timp cât trăește tatăl, fiul nu este niciodată major.

In privința succesiunilor, ea păstrează deasemenea regulile vechi; moștenirea trece agnaților și în lipsă de agnați, acelora numiți gentiles. Cât despre cognați, adică rudele din partea soției, legea nu le recunoaște încă. Ei nu se moștenesc între dânșii. Mama nu moștenește dela fiu și nici fiul dela mamă <sup>1</sup>.

Ea păstrează emancipărei și adopției caracterul și efectele pe care aceste două acte le aveau în dreptul antic. Fiul emancipat nu mai ia parte la cultul familiei și urmează de aci că nu mai are nici un drept la succesiune.

Iată acum punctele asupra cărora această legislație se depărtează de dreptul primitiv: Ea admite formal că patrimoniul poate fi împărțit între frați, decarece acordă actio familiae erciscundae<sup>2</sup>.

Hotărăște că tatăl nu va putea dispune mai mult de trei ori de persoana fiului său, și că după trei vânzări, fiul va fi liber. Aceasta este prima știrbire pe care a adus-o dreptul roman autorității părintești.

O altă schimbare mai gravă a fost aceia care-i dădu omului dreptul să testeze. Mai înainte fiul era moștenitor propriu și necesar; în lipsa unui fiu moștenea cel mai a-

Gaius, III, 17; III, 24, Ulpian, XVI, 4. Cicero, de Inventaria, 1,5.
 Gaius, in Digeste, X, 2, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ulpian, Fragmenta, X, 1.

propiat agnat; în lipsă de agnați, bunurile se reîntorceau la gens, în amintirea timpului în care gens, încă nedespăițită, era unica proprietară a domeniului care apoi a fost împărțit. Cele douăspiezece Table lasă la o parte aceste principii învechite; ele socotesc că proprietatea nu mai aparține lui gens ci individului; recunosc deci omului dreptul de a dispune de bunurile sale prin testament.

Aceasta nu înseamnă că'n dreptul primitiv testamentul ar fi fost cu totul necunoscut. Omul avea dreptul sa-și aleagă un legatar în afară de gens, însă cu condiția să-și facă agreată alegerea sa de adunarea curiată; astfel că numai voința cetății întregi putcă să facă să se deroge dela ordinea pe care o stabilise odinioară religia. Dreptul cel nou liberează testamentul de această regulă supărătoare, și-i dă o formă mai ușoară, aceia a unei vânzări simulate. Omul se va preface că-și vinde averea aceluia pe care-l va fi ales drept legatar; în realitate a făcut un testament și nu mai avea nevoie să apară în fața adunării poporului.

Această formă de testament avea marele avantaj de a fi îngăduită plebeului. El, care n'avea nimic comun cu adunarile curiate, n'avusese până acum nici un mijloc de a testa. De aci înainte el poate să uzeze de procedeul vânzării fictive și să dispue de bunurile sale. Ceiace-i mai remarcabil în această perioadă a istoriei legislației romane, e faptul că prin introducerea umor anumite forme noui, dreptul putu să-și împingă acțiunea și binefacerile sale asupra claselor inferioare. Vechile reguli și vechile formalități nu putuseră și nu puteau încă să se aplice în mod convenabil decât familiilor necunoscute de religie; se făureau însă noui reguli și noui procedee care să poată fi aplicabile și plebeilor.

Pentru aceleași motive și din aceleași nevoi s'au introdus inovații în acea parte a dreptului care se

<sup>1</sup> Exista și testamentul în procinctu; însă nu suntem bine înformați asupra acestul fel de testament; probabil el era fată de testamentul calatis cometiis, celace adunarea centuriată era iață de cea curiată.

raporta la căsătorie. E limpede că familiile plebeie nu practicau căsătoria sacră, și putem crede că pentru dânsele uniunea conjugală se baza numai pe convenția mutuală a părților (mutuus consensus) și pe afecțiunea pe care și-o făgăduiseră (affectio maritalis). Nu se săvârsea nici o formalitate, nici civilă, nici religioasă. Această căsătorie plebeie sfârși prin a prevela cu timpul în moravuri și în drept; la origină însă, legile cetății patriciene nu-i recunosteau nici o valoare. Or, acest act avea consecințe grave; cum puterea maritală și părintească nu decurgea în ochii patricianului decât din ceremonia religioasă, care iniția femeia în cultul soțului, rezulta de aci că plebeul n'avea aceasta putere. Legea nu-i recunostea familie și dreptul privat nu exista pentru dânsul. Era o situație care nu mai putea dura. S'a imaginat deci un procedeu de care să poată face uz și plebeul și care, în ceeace privește legăturile civile, să producă aceleași efecte ca și căsătoria sfântă. Se recurse ca și pentru testiment, la o vânzare fictivă. Femeia fu cumpărată de sot, coemptio, de atunci ea fu recunoscută în drept ca facând parte din proprietatea sa (familia) ea fu în nuterea lui si avu fată de dânsul situația unei fice, întocmai ca și cum ceremonia religioasă ar fi fost săvârșită 1.

Nu putem afirma că acest procedeu nu ar fi mai vechi decât cele Douăsprezece Table. Este cel puțin sigur faptul că legislația cea nouă l-a recunoscut drept legitim. Această lege, dadea astfel plebeului un drept privat, care era analog în ceeace privește efecțele cu dreptul patricianului, cu toate că în ceeace privește principiile se deosebea foarte mult.

Lui coemptio îi corespunde usus; sunt două forme ale unuia și aceluiași act. Orice obiect poate fi dobîndit, astfel, în două feluri: prin cumpărare sau prin uz. Se întâmplă acelaș lucru și cu proprietatea fictivă asupra femeii. Aci usus înseamnă conviețuirea timp de nn an; ea stabilește între soți aceleași legături de drept ca și vânzarea sau ceremonia religioasă. Desigur, nu este nevoe să

I Gaius, I, 113-114.

adăugăm că trebuia ca această conviețuire să fie precedată de căsătorie, cel puțin de căsătoria plebeie, care se efectua prin consimțimântul și afecțiunea părților. Nici coemptio, nici usus nu creau umirea morală între soți; acestea veneau numai după căsătorie și stabileau o legătură de drept. Nu erau, după cum s'a repetat prea de multe ori, diferite moduri de a contracta o căsătorie ci erau numai mijloace de a dobândi puterea maritală și părintească.

Puterea maritală din timpurile antice avea însă consecințe cari la epoca istorică la care am ajuns, începeau să pară excesive. Am văzut că femeia era supusă fără rezervă bărbatului și că acesta putea chiar s'o înstrăineze sau să o vândă 2. Dintr'un alt punct de vedere puterea maritală mai producea încă efecte, pe care bunul simt al plebeului le pricepea cu greutate; astfel, soția intrată în mâna beului, era cu totul separată de familia sa, nu o mostenea și nu păstra față de dânsa nici o legătură și nici o înrudire în ochii legii. Aceste măsuri erau bune în dreptul primitiv, atunci când religia nu îngăduia ca aceiași persoană să facă parte din două gentes, să sacrifice la două altare, si să mostenească dela două case. Puterea maritală însă nu mai era concepută cu aceiași rigoare și se puteau găsi mai multe motive foarte bune pentru a scăpa de aceste aspre consecinte. Asa, legea celor Douăsprezece Table, desi stabilea că convietuirea timp de un an supunea sotia puterei bărbatului, fu totuși silită să lase soților libertatea să nu contracteze o legătură atât de riguroasă. Dacă femeia întrerupe în fiecare an convietuirea printr'o absență care durează trei nopți, e suficient ca puterea maritală să nu se poată stabili. Atunci femcia păstrează cu

¹ Gaius, I, II1: quae anno c'ntinuo NUPTA perseverabat. Coemptio era atât de puțin căsătorie, încât soția putea s'o contracteze cu alteineva, decît soțui său, cu un tutore, de exemplu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gaius, I. 117, 118. Că ac-astă emancipație nu era decât fictivă în timpul lui Gaius, nu mai este nici o îndolală; ea a putu-însă să fie reală la origine. De altfel căsătoria pr n simplul consensus nu era acelaș lucru ca și căsătoria sacră, care stabilea între soți o legătură indisolubilă.

propria sa familie o legătură de drept și poate moșteni dela dânsa.

Fără să fie necesar să intrăm în amănunte mai multe. vedem cum codul celor Douăsprezece Table se depărtează mult de dreptul primitiv. Legislatia romană se transformă, ca și ouvernămânțul și starea socială. Puțin câte putin si aproape la fiecare generatie, se va produce o schimbare nouă. Pe măsură ce clasele inferioare vor progresa în ordinea politică, se va întroduce o modificare nouă și'm regulele de drept. In primul rând va fi permisă căsătoria între patricieni și plebei. Va veni apoi legea Papiria, care nu-i va îngădui debitorului să pună corpul său drept chezășie. Procedura se va simplifica în folosul plebeilor, prin desfiintarea actiunilor legale. Insfârsit, Pretorul, continuând să meargă pe calea pe care au deschis-o cele Douăsprezece Table, va construi alături de dreptul vechiu un drept cu totul nou, pe care religia nu l'a dictat si se va apropia din ce în ce mai mult de dreptul naturii.

O revoluție asemănătoare apare în dreptul atenian. Se știe că la Atena au fost redactate două codice de legi, la interval de 30 de ani, primul de Dracon, al doilea de Solon. Acela al lui Dracon a fost scris în vâltoarea luptei dintre cele două clase, atunci când eupatrizii nu r u înca învinși. Solon l-a redactat pe al său chiar în momentul când clasa inferioară ieșea învingătoare. De aceia deosebiile sunt mari între cele două coduri.

Dracon era eupatrid; avea toate sentimentele castei sale și "era instruit în dreptul religios". El nu pare a fi făcut alteeva decât să scrie vechile obiceiuri, fără a schimba nimic. Prima sa lege este aceasta: "Vei onora pe zeii și eroii țărei tale și le vei aduce sacrificii anuale, fără a te depărta de riturile urmate de strămoși". S'a păstrat amintirea legilor sale asupra crimei. Ele prescriu ca vinovatul să fie îndepărtat din temple și să-i fie interzis să se atingă de apa lustrală și de vasele ceremoniale".

Aulu-Gelu, XI, 18. Domostone, in Leptinem, 158. Porphyr, De abstinentia, IX.

Aceste legi au părut aspre generațiilor : următoare. Ele erau de fapt dictate de o religie implacabilă, care vedea în orice greșală o insultă adusă divinității și'n orice insultă o crimă de neertat. Furtul era pedepsit cu moartea pentrucă însemna un atentat la religia proprietății.

Un articol curios al acestei legislații și care ne-a fost păstrat, ne arată spiritul în care a fost ea făcută. La nu acorda dreptul să se urmărească o crimă în justiție decât părinților mortului și membrilor gintei sale 1. Vedem de aci cât era încă de puternică gens la acea epocă, deoarece nu permitea cetății să intervină din oficiu în afacerile sale, nici pentru a o răsbuna măcar. Şi acum omul aparținea mai mult familiei decât cetății.

In tot ceeace ne-a rămas din această legislație vedem că ea nu făcea decât să reproducă dreptul antic. Avea asprimea și rigiditatea vechiului drept nescris. Se poate crede că stabilea o despărțire foarte adâncă între clase, căci clasa inferioară a urât-o întotdeauna și după

30 de ani cerea o legislație nouă.

Codul lui Solon este cu totul deosebit; corespunde unei mari revoluții sociale. Primul lucru pe care-1 observăm este faptul că legile sunt aceleași pentru toți. Ele nu stabilesc deosebire între eupatrid, simplul om liber, și thet. Aceste cuvinte, nici nu le găsim măcar în articolele care ne-au fost păstrate. Solon se laudă în versurile sale că a scris aceleași legi și pentru cei mari și pentru cei mici 2.

Ca si cele Douăsprezece Table, codul lui Solon se depărtează în multe puncte de dreptul antic; în alte puncte îi rămâne credincios. Aceasta nu înseamnă că decemvirii romani au copiat legile Atenei; însă cele două legislații, opere ale aceleași epoci, consecințe ale aceleași revoluții, nu s'a putut să nu semene. Și încă această asemănare nu se găsește decât în spiritul celor două legislatii. Dacă comparăm articolele lor, găsim deosebiri numeroase. Sunt puncte asupra cărora codul lui Solon ră-

Demostene, in Evergum, 68-71; in Macartatum, 37.
 Θεσμούς δ' όμοίως τῷ κακῷ τε κάγαθῷ ἔγραψα. Solon, ed. Boissonade, pag. 105.

mâne mai aproape de dreptul primitiv decât cele Douăsprezece Table, după cum sunt și puncte asupra cărora se depărtează mai mult,

Dreptul foarte vechiu prescria că fiul cel mare va si singurul moștenitor. Legea lui Solon se depărtează de aceste prescripții și spune în termeni formali: "frații își vor împărți moștenirea". Legiuitorul însă nu se depărtează de dreptul primitiv atât, încât să dea și sorei o parte din succesiune: "partagiul, spune dânsul se va face între fii".

Și mai mult decât atât; dacă tatăl numai lasă o singură fiică, această fiică unică nu poate fi moștenitoare, ci întotdeauna cel mai apropiat agnat va lua succesiunea. Solon, în această privință, se conformează dreptului antic; el reușește cel puțin să dea fiicei folosința patrimoniului, fortând pe moștenitor să se căsătorească cu dânsa<sup>2</sup>.

Inrudirea prin femei era necunoscută în dreptul vechi; Solon o admite în noul drept, asezând-o însă pe o treaptă inferioară rudeniei în linie bărbătească. Iată ce spune legea . "Dacă tatăl, murind intestat, lasă numai o singură fiică, cel mai apropiat agnat moștenește, căsătorindu-se cu acea fiică. Dacă nu lasă copii, mosteneste fratele său, nu sora sa; fratele său după tată sau consaguin și nu fratele uterin. In lipsă de frați sau de fii ai fraților săi, succesiunea trece la soră. Dacă nu sunt nici frati, nici surori si nici nepoți, moștenesc verii si nepoții de văr din ramura tatălui. Dacă nu se găsește nici un văr din partea tatălui (adică prințre agnați), succesiunea trece colateralilor din partea mamei (adică cognaților)". Astfel încep și femeile să aibă drepturi la succesiune, inferioare însă acelora ale bărbaților; legea enunță formul acest principiu: "bărbații și descendenții în linie bărbătească

<sup>1</sup> Ison, de Apollo hered, 20; De Pyrrhi hered., 52 Demostene in Macari. 51; in Bosotum de dote, 22-24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Isan, de Aristarchi hered. 5; de Cironis hered., 31; de Pyrrphi hered. 74; de Cleonymi, hered., 39. Diodor semnalozză, XII, 18, o lego analozgă, a lui Charondas.

<sup>§</sup> Iseu Higniae hereditate 11-12; de Apollod hered. 20. Demostene in Macartatum, 51.

exclud femeile și descendenții lor". Cel puțin acest fel de înrudire e recunoscută și-și face loc în legi, dovadă sigură că dreptul natural începe să vorbească tot atât de tare ca și vechea religie.

Solon mai introduce în legislația ateniană ceva foarte nou, testamentul. Inaintea lui, bunurile treceau în mod necesar celui mai apropiat agnat sau, în lipsă de agnati, la gennetes (gentiles) 1; aceasta decurgea din faptul ca bunurile nu erau considerate ca apartinând individului ci familiei. In timpul lui Solon însă, începe să se conceapă altfel dreptul de proprietate; disolvarea vechiului cuse din fiecare domeniu bunul propriu al unui individ. Legiuitorul îngădui deci omului să dispue de averea sa și să-și aleagă legatarul. Totuși, suprimând dreptul pe γένος îl avusese asupra bunurilor fiecăruia din membrii săi, nu suprimă dreptul familiei naturale: fiul rămase moștenitor necesar; dacă cel care deceda nu lăsa decât o singură fiică, nu putea să-și aleagă moștenitorul decât cu condiția ca acel moștenitor să se căsătorească cu fiica; iar omul fără copii era liber să testeze după bunul său plac 2. Această ultimă regulă era absolut nouă în dreptul atenian și prin dânsa putem vedea câte idei noui se năsteau atunci asupra familiei și cum începu ea să se deosibească de vechiul révos.

Religia primitivă dăduse tatălui o autoritate suverană în casă. Dreptul antic atenian îi îngăduia chiar să-și vândă sau omoare fiul s. Solon, conformându-se moravurilor noui, puse limite acestei puteri , se știe cu siguranță ca nu îngăduia tatălui să-și vândă fiica, afară de cazul când ar fi fost vinovată de vreo greșeală gravă; e probabil că aceiași interzicere proteguia și pe fiu. Autoritatea părintească slăbia pe măsură ce religia veche își pierdea puterea: lucru care a avut loc întâi la Atena și

¹ Plutare, Solon, 21: Ἐν τῷ γένει τιδ τεθνηχότος ἔδει τὰ χρήματα καταμένειν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> İseu, de Pyrrhi hereditate, 68. Demostene, in Stephanum, II, 14. Plutare, Solon, 21.

<sup>\*</sup> Plutare, Solon, 13.

<sup>1</sup> Plutare, Solon, 23.

apoi la Roma. Astfel, dreptul atenian nu se mai mulţumi să spună ca cele Douăsprezece Table; "după o întreită vânzare fiul va fi liber". El îngădui fiului, ajuns la anumită vârstă, să scape de sub puterea părintească. Moravurile, dacă nu legile, veniră pe nesimțite să stabilească majoratul fiului, chiar în timpul vieții tatălui său. Cunoaștem o lege ateniană care poruncește fiului să hrănească pe tatăl său, ajuns bătrân sau infirm; o asemenea lege implică, în mod necesar, putința fiului de a poseda și prin urmare emanciparea sa de sub puterea părintească. Această lege nu exista la Roma, pentrucă fiul nu poseda niciodată nimic, ci rămânea întotdeauna în puterea părintească.

In ceeace privește femeia, legea lui Solon se mai conforma încă dreptului antic, atunci când îi înterzicea să testeze, de oarece femeia nu era proprietară și nu se putea bucura decât de uzufruct. Ea se depărtează însă de dreptul antic atunci când îngădue femeii să-și reia dota 1.

In acest cod se mai găseau și alte lucruri noui. In opoziție cu Dracon, care acordase dreptul de a urmări o crimă în justiție numai familiei victimei, Solon acordă acest drept oricărui cetățean<sup>2</sup>. Incă o regulă a vechiului drept patriarhal care dispare.

Astfel, la Atena ca și la Roma, dreptul începe să se transforme. Pentru o nouă stare socială se naște un drept nou. Credințele, moravurile, instituțiile modificându-se.

¹ Iseu, de Pyrrhi hereditate, 8-9, 37-38. Demostene, in Onetorem, 8; In Aphobum, I, 15; In Boeotum de dote, 6; In Phoenippum, 27, In Neaeram, 51, 52. — Nu s'ar putea afirma că restituiren dotei ar fi fost etabilită încă din timpul lui Solon; o găsim ca o regulă stabilită în timpul lui Iseu şi Demostene. Totuși, trebue să facem accastă observație: vechiul principiu care vola ca soțui să fie proprietarul bunurilor aduse de soție, se găseşte înscris în legi. (Ex.: Demostene, în Phoenippum, 27; însă soțul se constitue debitor, față de κύριοι a soției, eu o sumă egală cu dota, şi fși pune bunurile sale în garanție; Pollux, III, 36; VIII, 142. Boeck, Corpus inscript. gr., Nr. 1037 şi 2261.
³ Plutare, Solon, 18.

legi cari odinioară păreau drepte și bune, încetează de a mai părea astfel și încetul cu încetul dispar.

#### CAPITOLUL IX

### Noui principii de guvernământ: interesul public și votul

Revoluția, care răsturnă dominația clasei sacerdotale și ridică clasa inferioară la nivelul vechilor șefi ai grupărilor gentes, însemnă începutul unei perioade noui în istoria cetăților. Un fel de reînoire socială se îndeplini. Aceasta înseamnă nu numai că o clasă de oameni înlocuește la putere pe o alta; ci vechi principii sunt date la o parte și apar reguli noui, cari vor guverna societățile omenești.

E drept că cetatea păstră formele extrioare pe care le avusese în epoca precedentă. Regimul republican subzistă; magistrații își păstrară aproape peste tot vechile lor nume; la Atena mai găsim arhonți și la Roma consuli. Nimic nu se schimbă nici în ceremoniile religiei publice. Ospețele din Prytaneu, sacrificiile la începutul adunării, auspiciile și rugăciunile, toate acestea fură conservate. Este ceva obicinuit la oameni ca atunci când desființează instituții vechi să păstreze cel puțin aparențele.

In fond, totul era schimbat. Nici instituțiile, nici dreptul, nici credințele, nici moravurile nu fură în această perioadă ceeace fuseseră în cea precedentă. Vechiul regim dispăru, luând cu dânsul rgulile riguroase pe care le stabilise în toate privințele; un regim nou fu fundat, și

vieața umană își schimbă înfățișarea.

Religia fusese timp de mai multe secole unicul principiu de guvernământ. Trebuia să se găsească un alt principiu care să fie capabil s'o înlocuiască și care să poată, ca și dânsa, să conducă societățile, punându-le atât pe cât era posibil, la adăpostul fluctuațiilor și conflictelor. Principiul pe care se fundă guvernământul cetăților de aci înainte fu interesul public.

Trebuie să observăm această dogmă nouă care-și făcu atunci apariția în spiritul omenesc și în istorie. Mai înainte regula superioară din care deriva ordinea socială nu era interesul, ci religia. Datoria de a săvârși riturile cultului fusese legătura socială. Din această necesitate religioasă decursese pentru unii dreptul de a comanda și pentru alții obligația de a asculta; de aici au pornit regulele justiției și ale procedurei, acele ale deliberărilor publice, ale răsboiului. Cetățile nu se întrebaseră dacă instituțiile pe care și le creiau erau folositoare. Aceste instituții se fundaseră pentrucă astfel voise religia. Nici interesul, nici conveniența nu contribuise la stabilirea lor; și dacă clasa sacerdotală luptase pentru a le apăra, n'o făcuse aceasta în intertsul public, ci în numele tradiției religioase.

In perioada în care intrăm acum însă, tradiția nu mai are nici o influență și religia mu mai guvernează. Principiul regulator, din care toate instituțiile sunt obligate să-și scoată de aci înainte forțele lor, singurul care să fie deasupra voințelor individuale, și care să poată să le oblige la ascultare, este interesul public. Aceiace latinii numesc res publica, și Grecii ro nouvov, iată ce înlocuește vechea religie. Interesul public hotărăște de aci înainte instituțiile și legile și la acesta se raportează toate actele importante ale cetății. În deliberările Senatului sau ale adunărilor, fie că se discută asupra unei legi, sau asupra unei forme de guvernământ, asupra unei chestii de drept privat, sau asupra instituțiunei politice, nimeni nu se mai întreabă ceeace prescrie religia, ci cerințele interesului general.

I se atribue lui Solon un cuvânt care caracterizează destul de bine regimul nou. Cineva îl intrebă pe Solon dacă crede că a dat patriei sale cea mai bună constituție: "Nu, răspunse el, ci pe aceia care i se potrivește mai bine". Ori, era un lucru foarte nou faptul că nu se mai cerean formelor de guvernământ și legilor decât un merit relativ. Vechile constituții, bazate pe regulele cultului, se proclamaseră infailibile și imutabile; ele avuse-

seră rigoarea și inflexibilitatea religiei. Solon, prin aceste cuvinte, indica că în viitor constituțiile politice vortrebui să se comforme nevoilor, moravurilor și intereselor oamenilor fiecărei epoci. Nu mai era vorba de adevăr absolut. Rgulele de guvernământ trebuiau să fie deaci înainte flexibile și variabile. Se spune că Solon dorea ca legile sale să fie observate cel mult timp de o sută de ani.

Prescripțiile interesului public au mai sunt atât de absolute, de limpezi și de manifeste, cum sunt acelea ale religiei. Ele pot totdeauna să fie discutate; la început nici nu se observă. Modul care păru cel mai simplu și cel mai sigur pentru a se ști ce reclama interesul public fu de a aduma pe cameni și de a-i consulta. Acest procedeu fu judecat necesar și fu întrebuințat aproape zilnic. În epoca precedentă auspiciile fuseseră aproape singurile deliberări; părerea preotului, a regelui, a magistratului sfânt era atot puternică; se vota puțin și mai mult pentru a îndeplini o formalitate decât pentru a face cunoscută părerea fiecăruia. De aci înainte se votă pentru toate lucrurile; trebui să se aibă părerea fiecăruia, pentru a fi sigur că se cunoaște interesul tuturor. Votul deveni marele mijloc de guvernare. El fu isvorul instituțiilor, regula dreptului; el decise ceace-i util si chiar just. El fu deasupra magistratilor, ba chiar deasupra legilor: fu suveranul in cetate.

Guvernământul se schimbă și dânsul. Funcția sa esențială nu mai fu îndeplinirea regulată a ceremonilor religioase; el fu mai ales constituit pentru a menține ordinea și pacea înăuntru, demnitatea și puterea în afară. Ceeace fusese altă dată pe al doilea plan, trecu pe primul. Politica luă locul religiei și guvernarea camenilor deveni lucru uman. Se întâmplă prin urmare sau că magistraturi moui fură create sau cel puțin că cele vechi luară un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutare, Solon. 25. După Herodot, I, 29, Solon s'ar fi multumit să-i facă pe Atenieni să jure că vor observa legile timp de zece ani.

caracter nou. Aceasta se poate vedea prin exemplul Atenei si prin acela al Romei.

La Atena, în timpul dominației aristocrației, arhonții fuseseră mai ales preoți; grija de a judeca, de a administra, de a purta răsboi, se reducea la putin lucru si putea fără inconvenient să fie adăugită la sacerdoțiu. Când cetatea ateniană respinse vechile procedee religioase de guvernare, nu suprimă arhontatul; căci se simtea o extremă neplăcere să suprime ceeace era antic. Dar alături de arhonți stabili alti magistrați, care prin natura functiilor lor, răspundeau mai bine nevoilor epocei. Acestia fură strategii. Cuvântul înseamnă șef al armatei, dar autoritatea lor nu era pur militară; ei aveau grija relațiilor cu celelalte cetăti, administrarea finantelor si tot ceeace privea poliția orașului. Se poate spune că arhonții aveau în mâmile lor religia și tot ceeace se raporta la dânsa, cu conducerea aparentă a justiției, pe când strategii aveau politica. Arhonții păstrau autoritatea așa cum fusese concepută îm epocile vechi; strategii o aveau pe aceia pe care nevoile noi o stabilise. Incetul cu încetul se ajunse ca arhontii să nu mai aibă decât aparentele puterei, pe când strategii avură întreaga realitate. Acesti noui magistrați nu mai erau preoți; abia săvârșeau ceremoniile cu totul indispensabile în timp de răsboi. Guvernarea tindea din ce în ce mai mult să se despartă de religie.

Acești strategi putură fi aleși în afară de clasa eupatrizilor. În examenul la care-i supuneau înainte de a-i numi (δοχιμασία) nu-i întrebau, cum îi întrebau pe arhonți. dacă au un cult casnic și dacă aparțineau unei familii de cetățeni sau au o proprietate în Atica. Arhonții erau desemnați prin sorți, adică prin voința zeilor; cu totul altfel strategii. Cum guvernarea devenea mai grea și mai complicată, iar pietatea nu mai era calitatea principală, ci trebuia dibăcie, prudență, curaj, arta de z comanda, nu se mai crezu că sorțul ar fi suficient pentru a face un bun magistrat. Cetatea nu mai voia să fie legată prin pretinsa voință a zeilor, ci timea să aibă

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dinarc, in In Demosthenem, 71.

libera alegere a șefilor săi. Era natural ca arhontele, care era preot, să fie ales de zei; dar strategul, care avea în mâinile sale interesele materiale ale cetăți, trebuia să fie ales de oameni.

Dacă observăm de aproape institutiile Romei, ne dăm seama că schimbări de acelas fel se înfăptuiră ci aci. De o parte tribunii plebei își măriră așa de mult importanța lor, încât conducerea republicei, cel putin în privinta afacerilor interne, sfârși prin a le apartine. Acesti tribuni. cari nu aveau caracter sacerdotal, se asemana mult cu strategii. De altă parte, însăși consulatul nu putu să subsiste decât schimbându-si natura. Ceeace era într'însul sacerdotal dispăru încetul cu încetul. E foarte adevărat că respectul Romanilor pentru tradițiile și formele trecutului, ceru consulului să continue să îndeplinească ceremoniile religioase instituite de cei vechi. Dar se înțelege lesne că în ziua când plebeii deveniră consuli, aceste ceremonii nu mai erau decât zădarnice formalități. Consulatul fu din ce în ce mai puțin un sacerdoțiu și din ce în ce mai mult un comandament. Această transformare fu lentă, nesimtită, neobservată; fu totuși complectă. Desigur, consulatul nu mai era în timpul Scipionilor ceeace fusese pe timpul lui Publicola. Tribunatul militar, pe care Senatul îl institui în 443 și asupra căruia cei vechi ne dau prea puține știri, fu poate transiția între consulatul epocei întâi și acel al epocei a doua.

Se poate deasemenea observa că se făcu o schimbare în modul de numire al consulilor. În adevăr, în primii secoli, votul centurilor în alegerea magistraților nu era, am văzut-o, decât o simplă formalitate. În fond, consulul fiecărui an era creat de consulul amului precedent, carei transmitea auspiciile, după ce luase asentimentul zeilor. Centuriile nu votau decât pentru doi sau trei candidați pe care-i prezenta consulul în funcție; nu existau desbateri. Poporul putea să deteste pe un candidat; era totuși obligat să voteze pentru el. În epoca în care suntem acum, alegerea era cu totul alta, deși formele sunt încă aceleași. Există încă, ca și în trecut, o ceremonie religioasă

și un vot; dar cremonia religioasă este de formă și votul este realitatea. Candidatul trebuie să fie și acum prezentat de consulul care prezidează; dar consulul este constrâns, dacă nu de lege, cel puțin de obicei, să primească pe toți candidații și să declare că auspiciile le sunt egal de favorabile tuturor. Astfel, centuriile numesc pe cine vor. Alegerea nu mai aparține zeilor, ea e în mânile poporului. Zeii și auspiciile nu mai sunt consultați decât sub condiția de a fi imparțiali pentru toți candidații. Oamenii sunt cei cari aleg.

#### CAPITOLUL X

# O aristocrație a bogăției încearcă să se constitue; stabilirea democrației; a patra revoluție

Regimul care urmă dominației aristocrației religioase nu fu dela început democrația. Am văzut din exemplul Atenei și al Romei, că revoluția care se îndeplinise nu fusese opera claselor celor mai de jos. În adevăr, au fost câteva orașe în care aceste clase se răsculară la încput; dar ele nu putură să fundeze nimic durabil; lungile dezordini în care căzură Syracusa, Miletul, Samosul, sunt o dovadă. Regimul nu se stabili cu oarecare soliditate decât acolo unde se găsi numai decât o clasă superioară care să poată lua în mâini, pentru câtva timp, puterea și autoritatea morală care scăpase eupatrizilor sau patricienilor.

Care putea să fie această aristocrație nouă? Religia ereditară fiind îndepărtată, nu mai exista alt element de distincție socială decât bogăția. Se ceru deci bogăției să fixeze ranguri, spiritele neadmițând numai decât că egalitatea poate fi absolută.

Astfel Solon nu crezu că poate să facă să se uite vechea distincție fundată pe religia ereditară, decât stabilind o diviziune nouă, fundată pe bogăție. Impărți pe oameni în patru clase și le dădu drepturi inegale; trebuia să fii bogat pentru a ajunge la înaltele magistraturi; tre-

buia să fii cel puțin dintr'una din cele două clase mijlocii, pentru a avea acces în Senat si tribunale 1.

La fel fu la Roma. Am văzut că Servius nu micșora puterea patriciatului decât fundând o aristocrație rivală. El creiă douăsprezece centurii de cavaleri, alese printre cei mai bogați plebei; aceasta fu origina ordinului ecvestru, care deveni de aci înainte clasa bogată a Romei. Plebeii, care n'aveau censul fixat pentru cavaleri, fură repartizați în cinci clase, după cifra averii lor. Proletarii fură în afară de orice clasă. N'aveau drepturi politice; dacă figurau în comițiile pe centurii, e sigur cel puțin că nu votau. Constituția republicană păstră aceste deosebiri hotărîte de un rege și plebea nu se arătă la început prea doritoare de a stabili egalitatea între membrii săi.

Ceeace se observă așa de clar la Atena și la Roma, se întâlnește aproape în toate celelalte cetăți. La Cume, de exemplu, drepturile politice fură date la început numai acelora cari, posedând cai, formau un fel de ordin ecvestru; mai târziu, acei care veneau după dânșii prin cifra averei, obținură acele drepturi și această ultimă măsură ridică abia la o mie numărul cetățemilor. La Regium, guvernul fu multă vreme în mâinile celor o mie mai bogați ai cetății. La Turii trebuia un cens foarte ridicat pentru a face parte din corpul politic. Din poeziile lui Teognis ne apare foarte limpede că la Megara, după căderea nobililor, guvernară bogații. La Teba, pentru a se bucura cineva de drepturile de cetățean, nu trebuia să fie nici meseriaș, nici negustor 3.

Astfel, drepturile politice cari, în epoca precedentă erau inerente familiei din care se trăgea cineva, fură

<sup>1</sup> Plutare, Solon, 1, 18; Aristide, 13. Aristot citat de Harpoeration, la cuvintele inneis, θήτες. Pollux, VIII, 129. Cf. Iseu, de Appollod, her., 39. δε innada τελών άργειν ήξίου τως άργας.

pollod. her., 39, ὅς ἱπκοδα τελών ἄρχειν ηξίου τὰς άρχάς.

<sup>2</sup> Titu-Liviu, I, 43. Denys IV, 20. Cei al căror cens nu atingea
11.500 de ași (asul de o livră) formau o singură centurie, neavând
decât un singur vot din 193 și modul de votare era astfel, încât
această centurie nu era chemată niciodată să-si dea votul său.

<sup>\*</sup> Aristot, Politica III, 3, 4; VI, 4, 5; Heraclide in Fragments de hist. gr. p. 217-219. Cf. Teognis, versul VIII, 502, 525, 529.

oarecare vreme inerente bogăției. Această aristocrație a banului se formă în toate cetățile, nu ca efect al vreunei calcul, ci prin natura însăși a spiritului omenesc care, eșind dintr'un regim de profundă inegalitate, nu putea a junge deodată la egalitatea desăvârsită.

Trebuie să observăm că această aristocrație nu-și baza superitatea numai pe bogăție. Pretutindeni a avut ambiția să formeze clasa militară. Ea s'a însărcinat să apere cetățile în timp ce le și guverna. Iși rezervă armele cele mai bune și lupta acolo unde era pericolul mai mare, vrând să imite astfel clasa nobilă, pe care o înlocuia. In toate cetățile cei mai bogați formară cavaleria 1, clasa mijlocie formă corpul hopliților sau al legionarilor 2. Cei săraci fură scutiți de serviciul militar; ei erau întrebuințați cel mult ca veliți și peltaști, sau printre văslașii flotei 2. Organizația armatei corespundea astfel cu perfectă exactitate organizației politice a cetății. Pericolele erau proporționate cu privilegiile și forța materială se găsea întrunită cu bogăția în aceleași mâini 4.

Astfel, în mai toate cetățile a căror istorie o cunoaștem, a fost o perioadă în timpul căreia clasa bogată sau cel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In privința Atenei a se vedea Xenophon, *Hipparc*, I, 9. Pentru Sparta, Xenofon, *Helenicelc*, VI, 4, 10. Pentru orașele grecești în general, Aristot, *Politica*, VI, 4, 3, ed. Didot, pag. 597. Cf. Lysias in *Alcib.*, I, 8; II, 7

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acestea sunt ὁπλίται ἐκ καταλόγου, despre care vorbeşte Thucydide VI, 43 şi VIII, 24. Aristot, Politica, V, 2, 8. Observă că în răsboiul peloponesiac înfrângerile pe uscat au decimat clasa bogată a Atenei, διὰ τὸ ἐ~ τοῦ καταλόγου στρατεύεσθαι. — In ceiace priveşte Roma vezi Titu-Liviu I, 42; Denys IV, 17-20; VII, 59; Salustiu, Yngurtha, 86: Auliu Geliu, XVI, 10.

θήτες οδα εστρατεύοντο. Harpocration, după Aristophan.

<sup>\*</sup> Dous pasagii din Thucydide ne arată că încă în timpul său cele 4 clase erau deosebite în 7 în ceeace privește serviciul militar. Oameni primelor două clase, Pentacosiomedimnii, și cavalerii serveau în cavalerie. Oamenii celei de a treia clasă, zeugiții erau hopliți; istoriul semnalează ca o excepție faptul că erau întrebuințați și ca marinari la nevoe (III, 16). În alt loc Thucydide socotind victimele ciumei, îi azeză în trei categorii: cavalerii, hopliții și însfârșit mulțimea de rând, 6 άλλος δγλος (III, 87. Puțin câte puțin au fost admiși și theții în armată (Thucydide, VI, 43 Antiphon în Harpocration Vo 6ητες).

puțin clasa mijlocie posedă puterea de a guverna. Acest regim politic își avu meritele sale, așa cum orice regim le poate avea, când este conform moravurilor epocei și când credințele nu-i sunt protivnice. Nobilimea sacerdotală a epocei precedente desigur că adusese mari servicii; căci ea era aceia care pentru prima dată stabilise legi și fundase guvernăminte regulate. Ea întreținuse țimp de mai multe secole, calmă și demnă, vieața societăților umane. Aristocrația banului avu un alt merit: imprimă societății și inteligenței o impulsiune nouă. Născută din muncă, sub toate formele, ea cinsti și stimulă munca. Acest nou regim dădea cea mai mare valoare politică omului cel mai muncitor, cel mai activ, sau cel mai îndemânatec; era deci favorabil desvoltării industriei și comerțului; și era favorabil și progresului intelectual; căci dobîndirea acestei bogății, care deobicei se câștiga și se pierdea după meritul fiecăruia, făcea din instrucție o primă necesitate și din inteligență, cel mai puternic resort al ocupațiilor omenești. Deci nu trebuie să ne surprindă faptul că sub acest regim Grecia și Roma își lărgiră limitele culturii lor intelectuale și făcură un pas mai departe în civilizație.

Clasa bogată nu păstră însă stăpânirea atât de mult timp cât o păstrase nobilimea ereditară. Titlurile sale la dominație n'aveau aceiași valoare. Ea nu avea acel carăcter sacru, care învestmânta pe vechiul eupatrid; nu domnea în virtutea credințelor și prin voința zeilor. N'avea nimic într'însa care să aibă stăpânire asupra conștiinței și care să forțeze pe om să se supună. Căci omul nu se pleacă decât înaintea a ceiace el crede că este drept sau înaintea a ceia ce părerile lui îi arată a fi cu mult superior lui. El s'a putut supune mult timp în fața superiorității religioase a eupatrizilor, care spuneau rugăciunea și aveau în posesiunea lor pe zei. Bogăția nu impunea însă. Față de bogăție sentimentul cel mai obicinuit nu este respectul, ci invidia. Neegalitatea politică, care rezulta din deosebirea de avere, li s'a părut curând o medreptate și oamenii luptară s'o facă să dispară.

Dealtfel, seria revoluțiilor odată începută, nu se mai putea opri. Vechile principii erau răsturnate și nu mai existau nici tradiții, nici reguli hotărîte. Era un sentiment general de nesiguranță, care făcea ca nici o constituție să nu poată dura multă vreme. Noua aristocrație a fost deci atacată așa cum fusese și cealaltă; cei săraci voiră să fie cetățeni și luptară pentru a pătrunde la rândul lor în corpul politic.

Ne este imposibil să intrăm în amănuntele acestei lupte noui. Istoria cetăților, pe măsură ce se depărtează de origină, se deosebește din ce în ce. Cetățile urmează aceiași serie de revoluții; aceste revoluții se prezintă însă sub forme foarte diferite. Trebuie cel puțin să facem observația că în orașele în care principalul element al bogăției era pământul, clasa bogată fu mai mult timp respectată și stăpâni mai mult; și dimpotrivă, în cetăți ca Atena, în care erau puține bogății teritoriale și unde se îmbogățeau mai mult prin industrie și comerț, nestatornicia averilor deșteptă mai degrabă invidia sau speranțele claselor inferioare și aristocrația fu atacată mai de timpuriu.

Bogații Romei rezistară mult mai bine decât cei din Grecia; aceasta din cauze pe care le vom spune mai departe. Însă când citim istoria greacă, observăm cu oarecare surprindere cât de slab se apără noua aristocrație. Este adevărat că ea nu putea, așa cum au făcut eupatrizi, să opună adversarilor lor marele și puternicul argument al tradiției și al pietăței. Ea nici nu putea să cheme în ajutor zeii și strămoșii. N'avea sprijin nici în propriile sale credințe: ea n'avea credință în legitimitatea privilegiilor sale.

Avea de partea sa forța armată; însă chiar și această superioritate sfârși prin a-i lipsi. Constituțiile pe care și le dau statele ar dura fără îndoială mai multă vreme, dacă fiecare stat ar putea trăi izolat sau cel puțin ar putea trăi întotdeauna în pace. Răsboiul însă sdruncină mecanismul constituțiilor și grăbește schimbările. Ori, între cetățile Greciei și Italiei, starea de răsboi era aproape perpetuă. Serviciul militar apăsa mai greu asupra clasei

bogate, căci ea era aceia care ocupa primul rang în lupte. Adeseori, la întoarcerea din luptă, ea intra în oraș decimată și slăbită, în neputință deci de a ține piept partidului popular. La Tarent, de exemplu, clasa superioară pierzând cea mai mare parte din membrii săi, într'un răsboi împotriva Japygilor, democrația se stabili deîndață în cetate. Acelas lucru se produsese la Argos cu treizeci de ani mai înainte: în urma unui răsboi nenorocit împotriva Spartanilor, numărul adevăraților cetățeni devenise atât de mic încât a trebuit să li se dea drept de cetătenie la o seamă de perieci 1. Tocmai pentru a nu ajunge la această extremitate, Sparta purta atâta grije de viața adevăraților Spartani. Cât despre Roma, răsboaiele sale continue explică în mare parte revolutiile sale. Răsboiul i-a distrus în primul rând patriciatul; din trei sute de familii care compuneau această castă în timpul regilor, a mai rămas abia o treime după cucerirea cetătii Samnium. Răsboiul a secerat apoi plebea primitivă, acea plebe bogată și curagioasă, care era cuprinsă în cele cinci clase si care forma legiunile.

Unul din efectele răsboiului era faptul că cetățile erau aproape întotdeauna constrânse să înarmeze și clasele inferioare. Pentru aceste motive la Atena și în toate orasele maritime, nevoia unei marine și luptele pe mare, au dat clasei sărace importanța pe care i-o refuzase constituția. Theții ridicați la rangul de văslași și chiar soldați și având în mâinile lor mântuirea patriei, s'au simtit necesari si au devenit îndrăzneti. Aceasta a fost origina democrației ateniene. Sparta se temea de răsboi. Putem să vedem în Thucvdide cu ce încetineală si silă intra ea în rasboi. In răsboiul peloponesiac se lăsase târâta fără voie; însă ce sfortări a făcut ca să iasă din acest răsboi! Căci Sparta era silită să-și înarmeze ὑπομείονες, neodamozii, methecii, laconienii și chiar hiloții; ea știa foorte bine că orice răsboi, înarmând clasele care până atunci fuseseră oprimate, puneau cetatea în pericol de revoluție și ar fi fost nevoită, la întoarcerea armatelor, sau să se supună legii hilotilor, sau să găsească miilocul de a-i masacra fără

<sup>1</sup> Aristot, Politica, V, 2, 8.

sgomot <sup>1</sup>. Plebeii calomniau Senatul roman când îi reproșau că întotdeauna caută răsboaie noui. Senatul era prea dibaci. Știa câte concesii și câte eșecuri în for îl vor costa aceste răsboaie. Nu le putea evita îmsă, căci Roma era înconjurată de dușmani.

E deci în afară de îndoială că răsboiul, puțin câte puțin, a umplut distanța pe care aristocrația banului o pusese între dânsa și clasele inferioare. Pe această cale s'a întâmplat ca constituțiile să fie în dezacord cu starea socială și de aci s'a nascut nevoia ca ele să fie modificate. De altfel, trebuie să recunoaștem că orice privilegiu era în mod fatal în contradicție cu principiul care guverna atunci. Interesul public nu era un principiu care să fie de natură să autorize și să mențină mult timp neegalitatea. El ducea inevitabil la democrație.

Aceasta e atât de adevărat, încât a trebuit, mai curând sau mai târziu, să se dea pretutindeni, tuturor oamenilor liberi, drepturi politice. De îndată ce plebea romană a voit să aibă comiții proprii, a trebuit să admită pe proletari, și n'a mai putut să mențină împărțirea pe clase. Cea mai mare parte dintre cetăți văzu astfel formându-se adunări cu adevărat populare și sufragiul universal se stabili.

Ori, dreptul de vot avea atunci o valoare incomparabil mai mare decât aceia pe care poate s'o aibă în statele moderne. Printrânsul, ultimul cetățean contribuia la toate afacerile, numia magistrații, făcea legile, împărțea dreptatea, hotăra răsboiul sau pacea și redacta tratatele de alianță. Era deci deajuns această extensiune a dreptului de sufragiu pentru ca întreg guvernul să fie cu adevărat democrațic.

Să facem o ultimă remarcă. S'ar fi putut poate înlătura ridicarea democrației, dacă s'ar fi putut întemeia aceiace Thucydide numește δλιγαρχία ισόνομος, adică guvernământul pentru câțiva și libertatea pentru toți. Grecii însă n'aveau o idee clară despre libertate; drepturile individuale întotdeauna au fost lipsite la dânșii de garanție.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vezi ceeace povestește Thucydide, IV, 80.

Știm, prin Thucydide, care desigur nu poate fi suspectat de prea mult zel pentru guvernământul democratic, că sub dominația oligarhiei poporul era expus la multe vexatiuni, multe condamnări arbitrare, execuții violente. Citim în acest istoric: "Că era nevoe de regimul democratic pentru ca cei săraci să poată avea un refugiu și cei bogați un frâu". Grecii n'au stiut niciodată să împace egalitatea civilă cu inegalitatea politică. Pentru ca săracul să nu fie atins în interesele sale personale, li s'a părul necesar să aibă un drept de sufragiu, să fie judecător în tribunal și să poată fi magistrat. Dacă ne amintim de altfel că la Greci statul era o putere absolută si că nici un drept individual n'avea putere împotriva lui. vom întelege ce imens interes avea fiecare om, chiar si cel mai umil, să aibă drepturi politice, adică să facă parte din guvernământ. Suveranul colectiv fiind atât de atotputernic, omul nu putea să însemne ceva, decât fiind un membru al acestui suveran. Siguranta si demnitatea lui tineau la acest lucru. Ei voiau să posede drepturi politice nu pentru a avea adevărata libertate, ci pentru a avea cel putin ceva care să-i tină locul.

### CAPITOLUL XI

## Regulele guvernământului democratic; exemplul democrației ateniene.

Pe măsură ce revoluțiile își urmau cursul lor și societatatea se depărta de vechiul regim, guvernământul devenea din ce în ce mai anevo os. Trebuiau reguli mai minuțioase, mecanisme mai complicate și mai delicate. Aceasta se poate vedea din exemplul guvernământului atenian.

Atena avea un foarte mare număr de magistrați. În primul rând ea păstrase pe toți aceia ai epocei precedente, arhontele care dădea numele său anului și veghea la perpetuitatea cultului casnic, regele, care săvârșea sacrificiile, polemarcul, care era sef al armatei și judeca pe străini,

cei 6 thesmoteți, cari, în aparență, împărțeau justiția, în realitate îmsă ei nu făceau decât să prezideze marile jurii; ea mai păstra încă pe cei zece ἱεροποιοὶ care consultau oracolele și săvârșeau oarecari sacrificii, pe παράσιτοι cari întovărășeau pe arhonte și pe rege la ceremonii, cei zece athloteți, care serveau patru ani pentru a pregăti serbările Atenei, însfârșit prytanii cari, în număr de cincizeci, se găseau reuniți în permanență pentru a veghia la întreținerea focului ce ardea pe altarul public și la continuarea ospețelor sacre. Această listă ne arată că Atena rămânea credincioasă tradițiilor timpurilor vechi; atâtea revoluții mu ajunseseră încă să distrugă acest respect superstițios. Nimeni nu îndrăznea să rupă cu vechile forme ale religiei naționale; democrația continua cultul instituit de eupatrizi.

Veneau apoi magistrații special creați pentru democrație, care nu erau preoți și care vegheau la interesele materiale ale cetății. Erau în primul rând cei zece strategi, cari se ocupau cu afacerile răsboiului și ale politicei; apoi cei zece astynomi, cari aveau grija poliției; cei zece agoranomi, care vegheau asupra piețelor orașului și celor din Pyreu; 15 sytophilaci, care supravegheau vânzarea grâului; cincisprezece metronomi, cari controlau măsurile și greutățile; zece păzitori ai tezaurului; zece contabili; cei unsprezece care erau însărcinați cu executarea sentințelor. Să adăugăm că cea mai mare parte a acestor magistraturi se repetau în fiecare trib și în fiecare demă. Cel mai mic grup de populație în Atica își avea arhontele său, preotul, secretarul, contabilul și șeful său militar. Aproape nu puteai să faci un pas în oruș sau la țară fără să te întâlnești cu un magistrat.

Aceste funcțiuni erau anuale; rezultă de aci că aproape nu exista om care să nu fi nădăjduit să exercite vreuna la rândul său. Magistrații-preoți erau trași la sorți. Magistrații care nu exercitau decât funcțiuni de ordine publică erau aleși de popor. Totuși, exista o precauțiune împotriva capricilor soartei, sau acele ale sufragiului universal: Fiecare nou ales dădea un examen fie în fața Se-

natului, fie în fața magistraților care plecau din funcție, fie în fața areopagului; "nu pentrucă s'ar fi cerut dovezi de capacitate sau de talent, ci pentrucă se făcea o anchetă asupra probității omului și a familiei sale; se mai cerea de asemenea ca orice magistrat să posede un patrimoniu compus din pământuri.

S'ar părea că acești magistrați, aleși prin sufragiile egalilor lor, numiți numai pentru un an, responsabili și chiar revocabili, ar fi avut puțin prestigiu și autoritate. Este suficient însă să citim pe Thucydide și pe Xenophon, pentru a ne asigura că ei erau respectați și ascultați. A fost întotdeauna în caracterul celor vechi, chiar al Atenienilor, o mare aplecare de a se supune unei discipline. Aceasta era probabil consecința obicinuinței de a asculta, pe care le-o dăduse guvernământul sacerdotal. Erau obicinuiți să respecte statul și pe toți aceia cari, pe trepte deosebite, îl reprezentau. Nici nu le trecea prin gând măcar să disprețuiască un magistrat, pentrucă era alesul lor; sufragiul trecea drept unul din isvoarele cele mai sfinte ale autorității 2.

Deasupra magistraților care n'aveau art însărcinare decât aceia de a executa legile, era Senatul. Acesta era numai un corp deliberativ, un fel de consiliu de Stat; n'avea nici o putere de acțiune, nu făcea legi și nu exercita nici o suveranitate. Nimeni nu vedea nici un incovenient în faptul că era reînoit în fiecare an; căci nu pretindea dela membrii săi nici vreo inteligență superioară, nici o mare experiență. El era compus din cei cincizeci de prytani ai fiecărui trib, care le exercitau pe

i Dinarc, adv. Demostenem, 71. Υούς νόμους προλέγειν τῷ στρατητῷ, τὴν παρὰ τοῦ δήμου πίστιν ἀξιοῦετι λαμδάνειν, παιδοποιεῖσθαι κατὰ τοὺς νόμους καὶ γῆν ἐντὸς δρωο κεκτῆσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Asta nu înseamnă că magistrații Atenei ar îi fost respectați și temuți, tot atât cât eforii Spartei sau consulii Romei. Fiecare magistrat atenian, nu numai că era obligat să dea socoteală când expira sareina sa, însă chiar în timpul magistraturei sale putea să fie destituit printr'un vot al poporului (Aristot, în Harpocration V, Kopia; Pollux VIII, 87; Demostene în Timoteum, 9). Exemplele unei astiel de Jestituiri sunt relativ destul de rare.

rând funcțiunile sfinte și deliberau întreg anul asupra intereselor religioase sau politice ale orașului. Probabil pentrucă Senatul la origine nu fusese decât reuniunea prytânilor, adică a preoților anuali ai focului sacru, se păstrase obiceiul ca ei să fie numiți prin tragere la sorți. Trebue să adăugăm, că după ce soorții se pronunțaseră, fiecare nume suferea o cercetare și dacă nu era găsit suficient onorabil, era înlăturat.

Mai sus chiar decât Senatul era adunarea poporului. Acesta era adevăratul suveran. Insă după cum în monarhiile bine comstituite, monarhul se înconjură de precauții împotriva propriilor sale capricii și greșeli, tot așa democrația avea reguli invariabile cărora se supunea.

Adunarea era convocată de prytani sau de strategi. Ea se ținea într'o incintă consacrată de religie; disdedimineață, preoții, după ce înconjurau incinta, numită Pnyx, înjunghiau victime și invocau protecția zeilor. Poporul sta așezat pe bănci de piatră. Pe un fiel de estradă mai ridicată stăteau prytanii sau proedrii, cari prezidau adunarea. După ce se așeza toată lumea un preot (πήρυξ) glăsuia astfel: "Păstrați liniștea, liniștea religioasă ( εόφημία ); rugați zeii și zeițele (și numea principalele divinități ale țării), pentru ca totul să se petreacă cât mai bine în această adunare, pentru cel mai mare folos al Atenei și pentru fericirea cetățenilor săi". Apoi poporul, sau cineva în numele său, răspundea: "Invocăm zeii, pentru ca ei să proteguiască cetatea. Fie ca părerea celui mai înțelept să prevaleze! Să fie blestemat acela care ne va da sfaturi rele, care va pretinde să schimbe decretele și legile sau acela care ne va descoperi secretele noastre inamicului".

<sup>1</sup> Eachin, in Ctesiphum, 2. Demostene, in Neaeram, 3. Lysias, in Philon, 2. Harpocration, V ἐπιλαχῶν.

Eschyn, In Timarch. 23. In Ciesiphum 2—6. Dinarque, in Aristogiton; 14: Ο νόμος κελεύει εδξάμενον τον κήρωκα μετ' εδφημίας πολλής, οδιως δμίν το βουλεύεσθαι διδόναι. Demostene, De falsa legat., 70: ταδθ' δπέρ δμῶν καθ' Εκάστην τὴν ἐκκλησίαν εδχεται δ κήροξ νόμω προστεταγμένα, 70: cf. Aristophan, Thesmoph., 295—350. Pollux, VIII, 104.

Apoi crainicul, după porunca președinților, spunea despre ce chestiune se va ocupa adunarea. chestiunile care erau prezentate poporului trebuia să fi fost mai întâi studiate și discutate de Senat. Poporul n'avea ceiace în limbajul modern se numește inițiativa; Senatul îi aducea un proiect de decret; el putea să-l respingă sau să-l admită. însă nu avea dreptul să delibereze asupra altor chestiuni.

După ce crainicul cetia proectul de decret, discuțiunea era deschisă. Crainicul spunea: "Cine vrea să ia cuvântul?" Oratorii se urcau la tribună după vârstă. Orișicine putea să vorbească, fără deosebire de avere și nici de profesiune, cu condiția numai să fi dovedit că se bucură de drepturile politice, că nu datora nimic Statului, că moravurile sale erau curate, că era căsătorit legitim, că poseda un lot de pământ în Atica, că-și îndeplinise toate datoriile față de părinți, că făcuse toate expedițiile militare pentru care fusese concentrat și că mu-și aruncase scutul în nici o luptă 1.

Aceste precauțiuni odată luate împotriva elocvenței, poporul i se abandona apoi en totul. Atenienii, după cum spune Thucydide, nu credeau că cuvântul poate să strice acțiunii. Ei simțeau dimpotrivă nevoia să fie luminați. Politica nu mai era, ca în regimul precedent, o chestie de tradiție și de credință. Trebuiau să judece și să cântărească motivele. Discutia era necesară; căci orice chestie era mai mult sau mai puțin obscură și singur cuvântul putea scoate adevărul la lumină. Poporul atenian voia ca fiecare chestiune să-i fie prezintată sub toate aspectele sale diferite si să i se arate limpede, pentru și contra. El tinea foarte mult la oratorii săi. Se spune că erau plătiți în argint pentru fiecare discurs pronunțat la tribună 2. Ei făceau un lucru și mai bun încă; le dădea ascultare; căci nu trebuie să ni-i închipuim ca o mulțime turbulentă și sgomotoasă. Atitudinea poporului era tocmai

<sup>1</sup> Δοχιμασία βητόρων. Eschin, in Timarchum, 27-33. Dinare in Demostenem., 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aşa cel puțin spune Aristophan, Vicepile, 691 Φέρει συνηγορικόν, δραχμήν. Scoliastul adaugă: Ελάμδανον οι βήτορες δραχμήν ότε συνηγόρουν δπέρ τῆς πόλεως.

contrarie; poetul comic îl reprezintă ascultând cu gura căscată nemișcați, pe băncile de piatră î. Istoricii și oratorii ne descriu în mod frecvent acest reuniuni populare; aproape niciodată nu vedem un orator întrerupt. Fie că e Pericle sau Cleon, Eschin sau Demostene, poporul e atent; fie că este măgulit sau criticat, el ascultă. El lasă pe oratori să-și exprime părerile cele mai opuse cu o răbdare demnă de laudă. Uneori murume, niciodată țipete sau huidueli. Oratorul, orice ar spune, poate întotdeauna să ajungă la sfârșitul discursului său.

La Sparta elocvența uu este de loc cunoscută, căci principiile de guvernământ nu sunt aceleași. Aristocrația mai guvernează încă și ea are tradiții fixe, care o dispensează să desbată mult timp pentru și contra fiecare subiect. La Atena poporul vrea să fie instruit și nu se hotărăște decât după o desbatere contradictorie. Nu acționează decât în măsura în care este convins, sau crede că este convins. Pentru a pune în mișcare sufragiul universal sunt necesare cuvântările; elocvența este resortul guvernământului democratic. Astfel oratorii își iau de cu vreme titlul de demagogi, adică conducători ai cetății; căci ei sunt aceia, de fapt, care o fac să acționeze și care determină toate hotărîrile sale.

Se prevăzuse cazul când un orator ar face o propunere contrarie legilor existente. Atena avea magistrați speciali, pe care-i numea păzitorii legilor. În număr de 7, ei supravegheau adunarea, așezați pe scaune înalte și păreau că reprezintă legea, care este deasupra poporului însăși. Dacă vedeau că o lege era atacată, opreau pe orator în mijlocul discursului și ordonau disolvarea imediată a adunării. Poporul se împrăștia, fără să mai aibă dreptul să voteze <sup>2</sup>.

Exista o lege, puțin aplicabilă în adevăr, care pedepsea pe orice orator dovedit că ar fi dat un sfat rău poporului. Mai era alta, care interzicea accesul tribunei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristophan, Cavalerii, 1119.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pollux, VIII, 97. Philocor, Fragmenta, col. Didot, p. 497.

oricărui orator, care ar fi propus de trei ori rezoluții contrarii legilor existente 1.

Atena știa foarte bine că democrația nu se poate sustine, decât prin respectul legilor. Grija de a căuta schimbările care ar fi fost potrivit să fie aduse în legislație, apartinea în special thesmotetilor. Propunerile lor erau prezentate Senatului, care avea dreptul să le respingă, nu însă să le transforme în legi. În caz de aprobare Senatul convoca adunarea si-i împărtășea proectul thesmoleților. Poporul însă nu trebuia să rezolve mimic imediat; el amâna discutiunea pe o altă zi și în acest timp desemna 5 oratori, tare aveau drept misiune specială apărarea vechei legi și făceau să reiasă inconvenientele inovatiei propuse. În ziua fixată poporul se întrunea din nou și asculta mai întâi pe oratorii însărcinați cu apărarea legilor vechi, apoi pe aceia care sprijineau pe cele noui. Nici după ascultarea discursurilor, poporul nu se pronunța încă. El se multumea să numească o comisiune foarte numeroasă. dar compusă mumai din bărbați care exercitase funcțiunea de judecător. Această comisiune relua examinarea chestiunei, asculta din nou pe oratori, discuta si delibera. Dacă nu admitea legea propusă, judecata sa era fără apel. Dacă o aproba, mai reunea încă odată poporul, care pentru a treia oară trebuia însfârșit să voteze și ale cărei sufragii, transformau propunerea în lege .

Cu toate aceste măsuri foarte prudente se putca întâmpla ca o proposițiune nedreaptă sau funestă să fie totuși adoptată. Însă legea nouă purta numele autorului său, care mai târziu putea să fie urmărit în justiție și pedepsit. Poporul, ca un adevărat suveran, era reputat impecabil, fiecare orator în parte rămânea însă întotdeauna responsabil de sfaturile pe care le dăduse.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ateneu, XII, 73, Pollux, VIII, 52. Vezi G. Perrot, Histoire du Droit public d'Athènes, Cap. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vezi asupra acestor punote ale constituției ateniene, cele două discursuri ale lui Demostene, împotriva lui Leptin ei Timocrate; Eschin, in *Ctesiphontem*, 38-40; Andocide, De *Mysteriis* 83, 84; Pollux, VIII, 101.

<sup>8</sup> Thucydide, III, 43. Demostene, in Timocratem.

Acestea erau regulele de care asculta democrația. Nu trebuie să conchidem de aici că ea nu ar fi greșit niciodată. Oricare ar fi forma de guvernământ, monarhie, aristocrațe, democrație, sunt momente în care stăpânește rațiunea și într'altele pasiunea. Nici o constituție nu a suprimat vreodată slăbiciunile și vițiile naturii omenești. Cu cât regulele sunt mai minuțioase, cu atât dovedesc mai mult că conducerea societății e grea și plină de pericole. Democrația nu putea să dureze decât grație prudenței.

Ne și miră munca pe care o impunea oamenilor această democrație. Era un guvernământ foarte la-borios. Iată cum se petrecea vicața unui atenian: Intr'o zi e chemat la adunarea demei sale si trebuie să delibereze asupra intereselor religioase sau financiare ale acestei mici asociații. Intr'altă zi e convocat la adunarea tribului său; trebuie să aranjeze o serbare religiooasă sau să examineze cheltuelile, sau să facă decrete, sau să numească conducători și judecători. De trei ori pe lună regulat trebnie să asiste la adunările generale ale poporului; nu-i este îngăduit să lipsească. Ori, ședința e lungă; el nu se duce acolo numai pentruca să voteze: venit disdedimineață, trebuie să rămână până la o oră înaintată, pentru a asculta pe oratori. El nu poate să voteze decât dacă a fost prezent la sedință încă dela deschidere și dacă a ascultat toate discursurile. Acest vot este pentru dânsul o afacere din cele mai serioase; aci e vorba de a se numi șefi politici și militari, adică pe aceia cărora interesele si vicata sa le vor fi încredintate pe timp de un an; aci trebuie să stabilească un impozit sau să transforme o lege; alte ori trebuie să voteze în privința răsboiului, deși știe că va trebui să-și dea sângele său și al fiului său. Înteresele individuale sunt inseparabil legate de interesul Statului. Omul mu poate fi nici indiferent, nici ușuratic. Dacă se înșeală, știe că în curând își va lua pedeapsa și că cu fiecare vot își angajează și vieața și averea sa. In ziua în care s'a hotărît nenorocita expediție în Sicilia, nu era nici un cetățean, care să nu-și fi dat seama că unul dintre ai săi, va face parte dintr'însa

și că trebuie să-și dea toată osteneala și să chibzuiască avantagiile și pericolele unui asemenea răsboi. Era absolută nevoe ca ei să cugete și să se lumineze, căci o înfrângere a patriei era pentru fiecare cetățean o scădere a demnității sale personale, a siguranței și a bogăției sale.

Datoria cetăteanului nu se mărginea numai la vct. Când îi venea rândul trebuia să fie magistrat în dema sau în tribul său. La ficcare doi ani 1 era heliast, adică judecător și petrecea tot anul acela în tribunal, ocupat să asculte pledoariile și să aplice legile. Nu era nici un cetățean care să nu fi fost chemat de două ori în vieata sa să facă parte din Senatul celor cinci sute; atunci, timp de un an an, el era ocupat în fiecare zi, de dimineață până seara, primind depozitiile magsitratilor, controlându-le socotelile, răspunzând ambasadorilor străini, redactând instructiile ambasadorilor atenieni, examinând toate afacerile care trebuiau să fie supuse poporului și preparând decretele. În sfârșit putea fi magistrat al cetății, arhonte, strateg, astynom, dacă sotul sau sufragiul îl desemna. Vedem că faptul de a fi cetătean al unui Stat democrat era o sarcină destul de grea și că aceasta-i putea ocupa aproape întreaga existență și că-i rămânea foarte puțin timp pentru munca personală și vieața casnică. Astfel Aristote spunea cu foarte multă dreptate că omul care avea nevoe să muncească pentru a trăi, nu puteau fi cetătean. Atât erau de mari cerintele democrației. Cetătanul, ca si functionarul public din zilele noastre, se datora întreg Statului. În răsboi îi dădea sângele și în timp de pace tot timpul său. El mu era liber să lase la o parte afacerile publice, pentru a se putea ocupa cu mai multă grije de afacerile sale. Mai degrabă își neglija afacerile sale, pentru a munci în folosul cetății. Oamenii

Je crede că erau aproape şase mii de heliaşi la 18 000 de cetățeni; însă trebue să tăiem din această ultimă cifră, pe toți aceia cari nu aveau încă 30 de ani, bolnavii, absenții, cei cari erau în răzhoi, cei loviți de atimie şi însfărşit acei cari erau dovediți incapabili de a judeca.

își petreceau vieața, guvernând, Democrația nu putea dura decât sub forma muncei neîncetate din partea tuturor cetățenilor săi. Indată ce zelul lor scădea, ea trebuia sau să dispară sau să se corupă.

#### CAPITOLUL XII

# Bogați și săraci; democra îia dispare; tiranii populari

Când seria revoluțiilor aduse egalitatea între oamenii și când n'au mai avut motiv să se lupte pentru principii și drepturi, oamenii au început să se răsboiască, pentru interes. Această nouă perioadă a istoriei cetăților n'a început pentru toate cetățile în acelaș timp. In unele din ele ea urmă imediat după stabilirea democrației; în altele nu apăru decât după mni multe generații, care știuseră să se guverneze în liniște.

Insă toate cetățile, mai curând sau mai târziu, au in-

trat în aceste lupte deplorabile.

Pe māsură ce se depărtaseră de vechiul regim, se formase o clasă săracă. Mai înainte, când fiecare om făcea parte dintr'o gens și avea stăpânul său, mizeria era aproape necunoscută. Omul cra hrănit de stăpânul său; acela căruia îi dădea ascultare, în schimb era dator să-l ajute la toate nevoile sale. Revoluțiile însă care desființaseră γένος, schimbaseră çi condițiile de vieață. În ziua în care omul se emancipase de legăturile clientelei, văzu ridicându-se în fața lui necesitățile și greutățile existenței. Vieața devenise mai independentă, însă în acelaș timp mai laborioasă și mai plină de accidente. Fiecare avea de aci înainte grije de buna sa stare, de plăcerile și obligațiile sale. Unul se îmbogățise prin activitatea sau norocul său, altul rămăsese sărac. Înegalitatea de avere e inevitabilă în orice societate care nu vrea să rămână în starea patriarhală sau în starea de trib.

Democrația nu suprimă mizeria, ci dimpotrivă o făcu

mai sensibilă. Egalitatea depturilor politice făcu să iasă mai bine în relief inegalitatea condițiilor.

Cum nu exista altă autoritate care să se ridice deopotrivă deasupra bogaților și săracilor, să-i constrângă
să trăiască în pace, ar fi fost de dorit ca principiile economice și condițiunile de muncă să fi fost astfel, încât
cele două clase să fie silite să trăiască în bună înțelegere.
Ar fi trebuit, de exemplu, ca ele să aibă nevoe una de
alta, ca bogatul să nu se poată îmbogăți decât cerând
celui sărac munca sa și ca astfel cel sărac să-și găsească
mijloacele de trai, muncind pentru cel bogat. Atunci neegalitatea averilor ar fi stimulat activitatea și inteligența
omului; ea nu ar mai fi dat naștere la corupție și răsboaie
civile.

Multe cetăți însă erau cu totul lipsite de industrie și de comerț: ele n'aveau deci resurse ca să-și mărească suma averii publice, pentru ca astfel să poată da săracului o parte, fără a prejudicia pe nimeni. Acolo unde exista comert, aproape toate beneficiile erau pentru bogați, în urma pretului exagerat al banului. Dacă exista o industrie muncitorii, cei mai multi dintre ei erau sclavi. Se stie că bogatul din Atena sau din Roma avea în casa sa ateliere de tesătorie, de bijuterii, de armurărie și toți lucrătorii erau sclavi. Chiar profesiunile liberale erau aproape închise cetăteanului. Medic era de cele multe ori um selav, care vindeca bolnavii în folosul stăpânului său. Functionarul din bancă, multi architecți, constructorii de corăbii, funcționarii inferiori ai Statului, erau selavi. Sclavia era un flagel, de care suferea însăși societatea liberă. Cetățeanul găsea foarte puțin de lucru. Lipsa de ocupație îl făcu încurând leues. Cum el nu vedea muncind decât pe sclavi, începu să dispretuiască munca. Astfel, obiceiurile economice, dispozitiile morale, prejudecățile, totul se întrunea pentru a împedica pe cel sărac să iasă din mizerie și să trăiască în mod cinstit. Bogătia și sărăcia nu erau constituite în asa fel ca să poată trăi în pace.

Săracul avea egalitate de drepturi. Desigur însă că

suferințele sale zilnice îl făceau să se gândească că egalitatea de avere i-ar fi fost mult mai folositoare. Ori, nu a trecut multă vreme până să-și dea seama că egalitatea pe care o avea îi putea servi să o dobândească și pe cea pe care nu o avea și că stăpân pe vot, putea să devină stăpân și pe bogății.

Începu prin a voi să trăiască din dreptul său de vot. Se lăsă să fie plătit pentru a asista la adunare sau pentru a judeca în tribunale <sup>1</sup>. Dacă cetatea nu era destul de bogată pentru a putea contribui la asemenea cheltueli, săracul avea alte resurse. Iși vindea votul și cum ocaziunile de votat erau destul de dese, putea să trăiască astfel. La Roma acest trafic se făcea în mod regulat și la lumina zilei; la Atena se ascundeau mai mult. La Roma, acolo unde săracul nu intra în tribunale, se vindea ca martor; la Atena ca judecător. Toate acestea nu-l scoteau pe sărac din mizerie, în schimb îl aruncau tot mai jos în degradare.

Aceste expediente ne mai fiind suficiente, săracul uză atunci de mijloace mai energice. Organiză un răsboi în toată regula împotriva bogăției. Acest răsboi a fost mai întăi deghizat sub forme legale; cei bogați au fost încărcați eu toate cheltuelile publice, au fost copleșiți de impozite, li s'a impus să construiască trireme, iar apoi li se pretindea să dea serbări poporului. Apoi se înmulțiră amenzile la judecată. Se pronunțară confiscări ale bunurilor pentru greșelile cele mai ușoare. Se poate oare spune câți oameni au fost condamnați la exil, pentru singurul motiv că erau bogați? Averea celui exilat mergea la tezaurul public, de unde se scurgea apoi sub formă de triobol, pentru a fi împărțit între săraci. Insă

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Μισθός ἐκκλησιαστικός, Aristophan, Eeles. 280 şl urm.; Μισθός δικαστικός, Aristot, Politica, II, 9, 3, Aristophan, Cavalerii, 51,255, Viespile 682.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Χεπορήση, Resp. ath.. 1, 13: χνρηγούσιν οἱ πλούσιοι, χορηγείται δὲ ὁ δημος τριηραρχούσιν καὶ γυμνασιαρχούσιν οἱ πλούσιοι, ὁ δὲ δημος τριηραρχείται καὶ γυμνασιαρχείται. Αξιοί οδν ἀργύριον λαμδάνειν ὁ δημος καὶ ἄδων καὶ τρέχων καὶ ὁρχούμενος, ἶνα αδτός τε ἔχει καὶ οἱ πλούσιοι πενέστεροι γίγνωνται. Cf. Arisfofan, Cavalerii, versul 293 şi urmare.

toate aceste nu erau încă suficiente, căci numărul celor săraci creștea mereu. Cei săraci ajunseră atunci, în multe orașe, să uzeze de dreptul lor de vot pentru a decreta fie o desființare a datoriilor, fie o confiscare în massă și o perturbare generală.

Epocile precedente respectaseră dreptul de proprietate, căci se baza pe credintă religioasă. Atât timp cât fiecare patrimoniu fusese legat de un cult și trecea drept inseparabil de zeii casnici ai unei familii, nimeni nu se gândea că ar fi avut dreptul să despoaie pe un om de ogorul său. In epoca însă în care ne-au adus revoluțiile, aceste vechi credințe sunt părăsite și religia proprietății a dispărut. Bogăția nu mai este un teren sacru și inviolabil. La nu mai apare ca un dar al zeilor ci ca un dar al întâmplării. Se naște dorința de a o poseda jefuind pe acela căruia îi aparținea, și această dorință, care altădată ar fi părut o impietate, începe acum să pară legitimă. Nu mai vedem principiul superior care consacră dreptul de proprietate.; fiecare nu-și dă seama decât de propria sa nevoe și-și măsoară drepturile după dânsa.

Am mai spus că cetatea, mai ales la Greci, avea o putere fără limite, că libertatea era necunoscută și că dreptul individual nu însemna nimic față de voința Statului. De aci rezulta că majoritatea sufragiilor putea să decreteze confiscarea bunurilor celor bogați, și că Grecii nu vedeau în aceasta nici inegalitate și nici nedreptate. Ceace statul hotărîse era drept. Această lipsă de libertate individuală a fost una din cauzele care au adus nenorocirea și dezordinea în Grecia. Roma, care respeta ceva mai mult drepturile omului, a și suferit mai puțin.

Plutare povestește că la Megara, în urma unei răscoale, s'a decretat că datoriile vor fi desființate și creditorii, în afară de pierderea capitalului, vor fi obligați să înapoieze și dobînzile incasațe.

"La Megara, ca și în alte orașe, spune Aristot partidul

Plutare, Quest. grec. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot, Politica, V, 4, 3.

popular luând puterea, începu prin a hotărî confiscarea bunurilor câtorva familii bogate. Odată intrați pe această cale, nu le mai fu posibil să se oprească. Au fost obligați să facă în fiecare zi o nouă victimă și în sfârșit numărul bogaților jefuiți și exilați deveni atât de mare, încât formară o armată".

In 412, "poporul din Samos, ucise 200 din adversarii săi, exilând alte patrusute și-și împărți pământurile și casele lor".

La Syracusa, poporul abia scăpat de tiranul Denys, dela prima adunare decretă împărțirea pământurilor 2.

In această perioadă a istoriei grecești, ori de câte cri vedem un răsboi civil, bogații sunt de o parte și săracii de alta. Cei săraci vor să ia bogăția, cei bogați vor s'o păstreze, sau s'o ia înapoi. "In toate răsboaiele civile, spune un istoric grec, e vorba de deplasarea averilor" s. Orice demagog făcea ca acel Molpagoras din Cios, care dădea în mâinile mulțimii pe aceia care posedau bani, masacra pe unii, exila pe alții și împărțea bunurile lor între săraci. La Mesana, de îndată ce partidul popular ieși învingător, exilă pe cei bogați și le împărți pământurile ...

Clasele superioare n'au fost niciodată în antichitate, nici destul de inteligente, nici de îndemănatece, pentru a putea îmdrepta pe cei săraci către muncă, și a-i ajuta să iasă în mod onorabil din mizerie și corupție. Câțiva oameni de inimă au încercat acest lucru; nu au reușit însă. Rezultă de aci că cetățile pluteau întotdeauna între două revoluții, una care jefuia pe cei bogați și alta care-i punca din nou în posesia averii lor. Aceasta a durat din timpul răsboiului penopolesiac până la cucerirea Greciei de Romani.

In fiecare cetate bogatul și săracul erau doi dușmani, cari trăiau unul alături de altul, unul invidiind bogăția, altul văzându-și bogăția invidiată. Intre ei, nici o legătură, nici un serviciu, nici un fel de muncă care

I Thucydide, VI I, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plutare, Dian, 37 48.

<sup>8</sup> Polyhiu, XV, 21, 3.

<sup>4</sup> Polyb, VII, 10. Ed. Didot.

să-i unească. Săracul nu putea să dobîndească averea decât despuindu-l pe bogat. Bogatul nu-și putea apăra bunurile sale, decât printr'o îndemânare extraordinară sau prin forță. Ei se priveau cu multă duşmănie. În fiecare oraș era o conspirație dublă: cei săraci conspirau din lăcomie, bogații de frică. Aristot spune că bogații făceau între ei acest jurământ: "Jur să fiu întotdeauna inamicul poporului și să-i fac tot răul care mi-o fi cu putință".

Nu ne este posibil să spunem care dintre cele două partide a comis cele mai multe crime ei cruzimi. Ura ștergea orice sentiment de umanitate din sufletele lor". A fost în Milet un răsboi între bogați și săraci. Aceștia au fost mai întâi învingători, și forțară pe cei bogați să fugă din oraș. Apoi pentrucă regretau că nu i-au putut omorî le luară copii, îi strânseră în grajduri, strivindu-i sub picioarele boilor. Bogații reintrară apoi în oraș și redeveniră stăpâni. La rândul lor luară copii săracilor, îi unseră cu smoală și îi arseră de vii<sup>2</sup>.

Ce devenia atunci democrația? Ea nu era atât de responsabilă de aceste excese și crime, însă a fost prima care a suferit. Nu mai era nici o regulă; ori, democrația nu poate trăi, decât în mijlocul regulei celei mai stricte și mai bine păstrate. Nu se mai vedeau adevărate guvernămiute, ci facțiuni la putere. Magistra-

<sup>1</sup> Aristot, Politica, V. 7, 19. Platare, Lysandru, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Heraclid din Pont în Atheneu, XII, 26.— Se obicinueşte să se acuze democrația ateniană că ar fi dat Greciei exemplul acestor excese și acestor perturburări. Atena, dimpotrivă, este aproape singura cetate greacă, cunoscută nouă, care să nu fi văzut între zidurile sale acest răsboi atroce între bogați și săraci. Acest popor inteligent și înțelept și-a dat seama încă din ziua în care a început seria revoluțiilor, că merge către un sfârșit, de unde numai munca ar fi putut salva societatea. Ea a încurajat-o deci și a făcut-o onorabilă. Solon prescrisese că orice om care nu muncește să fie lipsit de drepturile politice. Pericles hotărise că nici un sclav să nu pună mâna la construirea marilor monumente pe care el le ridica și reservase această întreagă muncă oamenilor liberi. Proprietatea era de altfel atât de mult împărțită, încât la sfârșitul de zece mii de cetățeni proprietari funciari, față de cinci mii nepro-

tul nu mai executa autoritatea în folosul păcii și al legii, ci în profitul intereselor și ambițiilor unui partid. Comandamentul nu mai avea nici titluri legitime și nici caracter sacru. Ascultarea nu mai avea nimic voluntar; întotdeauna constrânsă, ea întotdeauna doria răsbunarea. Cetatea nu mai era, după cum spune Platon, decât o adunare de oameni, dintre care o parte era stăpână și alta sclavă. Se spunea despre guvernământ că era aristocratic, atunci când bogații erau la putere și democratic când săracii erau la putere. În realitate, adevărata democrație nu mai exista.

Din ziua în care nevoile și interesele materiale izbucnira, ea se alterase si se corupsese. Democrația, cu bogații la putere, devenise o oligarhie violentă. Democrația săracilor devenise tiranie. Din al V-lea până în al II-lea secol înaintea erei noastre, vedem în toate cetățile Greciei si Italiei. Roma făcea încă excepție, că formele republicame sunt primejduite și că au devenit odioase unuia dintre partide. Or, se poate deosebi usor, cari sunt aceia cari vor sa le distruga și care sunt aceia care ar vrea să le păstreze. Bogații mai luminați și mai mândri rămân credincioși regimului republican, în timp ce săracii, pentru cari drepturile politice au mai putim pret, își aleg de bună voie drept sef un tiran. Când această clasă săracă, duna mai multe răsboaie civile, recunoscu că victoriile sale nu-i serveau la nimic, că partidul potrivnic revenea întotdeauna la putere și că după multe alternative de confiscări și restituiri, lupta trebuia întotdeauna începută din nou, vru să stabilească un regim monarhic, care să fie conform intereselor sale și care, comprimând

prietari. (Denys din Halic: De Lysia, 32). De aceia Atena, trăind sub un regim economic puțin mai bun decât acela al celorlalie cetăți, fu mai puțin tulburată decât restul Greciei. Războiul săracitor contra bogaților s'a dat și aci ca în alte părți, a foet îneă mai puțin violent și n'a adus cu sine așa grave deserdini; S'a mărginit la un sistem de impozite și de liturgii care ruină clasa bogată. la un sistem judecătorese, care e făcut să tremure și să sdrobească; cel puțin îneă n'a mere nici odată până la desființarea datoriilor și impărțirea pământurilor.

partidul protivnic, sa-i asigure pe viitor beneficiile victoriei sale. Pentru aceste motive a creiat tiranii.

Din acest moment partidele își schimbară numele. Numai era nimeni aristocrat sau democrat; combăteau pentru libertate sau pentru tiranie. Sub aceste două cuvinte, tot bogăția și sărăcia se răsboiau între dânsele. Libertate însemna regimul în care cei bogați aveau superioritatea și își apăru averea; tiranie, însemna tocmai contrariul.

È un fapt general și aproape fără excepție în istoria Greciei și a Italiei, că tiranii es din partidul popular și au drept inamic partidul aristocratic. "Tiranul spune Aristot, n'are drept misiune decât să protejeze poporul împotriva bogaților; a început întotdeauna prin a fi un demagog, și ocupația de căpetenie a tiraniei este să combată aristocrația". "Mijlocul de a ajunge la tiranie, mai spune dâmsul, este să câștigi încrederea mulțimii; ori, încrederea se câștigă declarându-te inamicul bogaților. Astfel făcură Pysistrate la Atena, Theagen la Megara, Denys la Syracusa".

Tiranul întotdeauna poartă răsboi begatului. La Megara, Theagene surprinde pe câmp turmele celor bogați și le înjunghie. La Cume, Aristodem desființează datoriile, ia pământul bogaților pentru a-l da sărcilor. Astfel face Nicocles la Sicyone, Aristomac la Argos. Toți acești tirani ne sunt înfățișați de către scriitori, ca fiind foarte cruzi; nu este probabil ca ei să fi fost toți astfel din naștere; însă erau din cauza necesității presamte în care se găseau de a da pământuri sau bani celor săraci. Ei nu puteau să se mențimă la putere, decât în măsura în care satisfăceau ambițiile mulțimei și-i întretineau pasiunile.

Tiranul acestor cetăți grecești este un personagiu, despre care nimic astăzi nu ne poate da o idee exactă. E u 1 om care trăește în mijlocul supușilor săi, fără intermediar și fără miniștri, și care-i pedepsește direct. El nu este im acea poziție înaltă și independentă în care este suveranul unui stat mare. Are toate micile pasiuni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Politica, V, 8, 2-3; V, 4, 5.

ale cmului de rând: nu este insensibil profitului unei confiscări; e accesibil mâniei și dorinței de răsbunare personală; se teme; stie că are inamici pretutindeni si că opinia publică aprobă asasinatul, atunci când victima este un tiran.

Ne putem ușor închipui cam ce putea fi guvernământul unui asemenea om. În afară de două sau trei excepții onorabile, tiranii care s'au ridicat în toate orașele grecești, în secolul al patrulea și al treilea, n'au domnit decât încurajând ceeace era mai rău în multime si doborând cu violentă, tot ceeace era superior prin nastere, bogătie san merit.

Puterea lor era nelimitată; Grecii văzură cât de ușor se schimbă în despotism guvernul republican, atunci când nu profesează un respect deosebit pentru drepturile individuale. Cei vechi dăduseră Statului o putere atât de mare. încât în ziua în care un tiran lua în mâni această atotputernicie, oamenii nu mai aveau nici o garanție împotriva lui, jar el era legal stăpânul vietei si averei lor.

#### CAPITOLUL XIII

## Revoluțiile Spartei,

Nu trebuie să credem că Sparta a trăit zece secole, fără să fi avut revoluții. Thucydide ne spune, dimpotrivă, "că a fost bântuită de neînțelegeri, mai mult decât oricare altă cetate grecească"1. Istoria acestor certuri interioare ne este putin cunoscută, însă aceasta provine din faptul că guvernul spartan obicinuia să se înconjure de misterul cel mai profund<sup>2</sup>. Cea mai mare parte din luptele care s'au petrecut, au fost ascunse și date uitării; dar din atât cât stim putem spune că dacă istoria Spartei se deosibeste similitor de aceia a celorlalte orașe, totuși, a trecut si dânsa prin aceiasi serie de revoluții.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thueyde, J, 18. <sup>2</sup> ldem, V, 68.

Dorienii se formaseră deja în corpuri populare, atunci când au năvălit în Pelopones. Ce-i facuse sa plece din tara lor? Era oare invaziunea unui popor străin, sau o revoluție interioara? Nu se poate ști. Ceiace pare sigur e, că în acest moment al existenței poporului dorian, vechiul regim al gruparii gens, dispăruse. Nu se mai deosibeste la dânsul această antică organisație a familiei; nu se mai găsesc urmele regimului patriarhal, nici o urma de noblețe religioasă, nici de clientelă ereditara; nu se vad decât luptatori egali, conduși de un rege. Este probabil deci, ca o primă revoluție socială sa se fi săvârșit, fie în Dorida, fie pe drumul cari ducea acest popor spre Sparta. Dacă comparăm societatea doriană din secolul al IX-lea cu societatea ioniană a aceleași epoci, observăm că prima era mult mai înaințată decât cealalta în seria schimbărilor. Rasa ioniană a intrat mai târziu pe calea revoluțiilor: e drept că a parcurs-o mai repede.

Dacă Dorienii, la venirea lor în Sparta, nu mai aveau regimul gens, totuși nu se putuseră desparți complect de dânsul și păstraseră câteva instituții caracteristice, de exemplu indiviziunea și inalienabilitatea patrimoniului. Aceste instituții nu întârziară să restabileasca în socie-

tatea spartană o aristocrație.

Toate tradițiile ne arată că în epoca în care a apărut Lycurg, erau două clase printre Spartani, și că ele erau în luptă <sup>1</sup>. Regalitatea avea o tendință naturala să fie de partea clasei inferioare. Lycurg, care nu era rege, "se așeză în fruntea celor mai buni<sup>11 2</sup>, forță pe rege să facă un jurământ care îi micșora puterea, institui un senat ol garhic, și făcă astfel încât, după expresia lui Aristot, tirania fu schimbată în aristocrație.<sup>3</sup>.

Declamațiile câtorva din antichitate și multora din timpurile moderne, asupra înțelepciunei instituțiilor spartane, asupra fericirii inalterabile de care se bucurau, asupra egalității, asupra vieții în comun, nu trebuie să ne

Plutare. Lycurg. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem, Ibidem, 5. <sup>3</sup> Aristot, Politica, V, 10, 3, (Ed. Didot, p. 589).

facă iluzii. Din toate cetățile care au existat pe lume, Sparta este poate aceia în care aristocrația a domnit în modul cel mai aspru și unde egalitatea a fost mai puțin cu-noscută. Nu trebuie să vorbim de împărțirea egala a pamânturilor; dacă această egalitate a fost vreodută stabilită, e sigur însă că n'a fost menținută. Căci în timpul lui Aristot, unii posedau domenii imense, alții n'aveau nimic, sau aproape nimic; se socoteau în toată Laconia abia o mie de proprietari".

Să lăsam la oparte pe Hiloți și Laconieni și sa nu examinam decât societatea spartană: vom găsi o erarhie de clase suprapuse una alteia. In primul rând sunt Neodamozii, cari par a fi vechi sclavi liberați2; apoi Epeunacții, cari fuseseră admiși să complecteze golurile pe care răsboiul le făcuse printre Spartani 3; într'un rang ceva mai superior erau Motacii, cari, destul de asemanatori clienților casnici, traiau cu stăpânul, îi faceau cortegiu, împărțeau ocupațiile, munca, serbările și luptau alături, de dânsul . Venea apoi clasa bastarzilor, voto, cari descindeau din adevărații Spartani, pe care însă legea și religia fi depărta de dânșii; apoi încă o clasă, care era numită a inferiorilor, 6 οπομείονες si pe care o formau probabil fiii cei mai mici, desmoșteniții familiilor. Insfârșit deasupra tuturor se ridica clasa aristocratică, compusă din oameni cari erau mumiți Egali, Euotot. Acesti oameni erau de fapt egali între dânșii, însă mult superiori tuturor celorlalti. Numărul membrilor acestei clase nu ne este cunoscut; știm numai că era foarte restrâns. Intr'o zi unul din inamicii lor îi numără pe piața publică și nu găsi decât 60 în mijlocul unei mulțimi de patru mii de oameni '. Acesti egali, singuri aveau parte la guvernământul cetății. "A fi în afara acestei clase, spune

Aristot, Politica, II, 6, 18 și 11. Cf. Plutare, Agie, 5.

<sup>2</sup> Myron din Prieva, in Atheneu, VI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theopompe, in Atheneu, VI

<sup>4</sup> Athenen, V, 102. Plutarc, Cleomena, 8. Elian, XII, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aristot, Politica, VIII, 8, (V. 6. Xenophon, Helenicile, V, 3, 9).

Xenophon, Helenicele, III, 3, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Idem, Ibidem, III, 3, 5.

Xenophon, înseamnă să fii în afara corpului politic 1 Demostene spune că omul care intră în clasa Egalilor. devine prin acest simplu fapt "unul din stăpânii guvernământului"<sup>2</sup>. Sunt numiți egali, mai spune dânsul, pentrucă egalitatea trebuie să domnească între membrii unei oligarhii",

Acesti egali erau singurii cari aveau drepturile complecte ale cetăteanului; numai ei formau ceiace se numea la Sparta poporul, adică corpul politic. Din această clasă eseau pe cale de electiune, cei douăzeci si opt de Senatori. A intra îm Senat se numea în limba oficială a Spartei să obții premiul de virtute 3. Nu stim ce merite, ce condiții de avere și de naștere trebuia să ai pentru a compune această virtute. Vedem limpede că nașterea cuiva nu era suficientă, pentrucă se făcea și un fel de alegere \*. Se crede că bogăția conta mult într'un oraș "care avea în cel mai înalt grad dragostea de bani și unde totul era permis celor bogați" 5.

Oricum ar fi, acești senatori, cari erau inamovibili, se bucurau de o foarte mare autoritate, deoarece Demostene spune că în ziua în care cineva intră în Senat, devine un despot pentru multime 6. Acest Senat, unde regii erau simpli membri, guverna Statul după procedeele obicinuite ale corpurilor aristocrației; magistrați anuali, a căror alegere le apartinea în mod indirect, exercitau în numele său o autoritate absolută. Sparta avea astfel un regim republican. Avea chiar toate înfățisările democrației, rege-preoți, magistrati anuali, un Senat deliberativ, o adunare a poporului. Acest popor însă nu era decât o adunare de două, trei sute de cameni.

Astfel fu după Lycurg și mai ales după stabilirea efori-

<sup>1</sup> Idem, Resp. Lac, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Demostene, in Leptinem, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ahλov sau νικητήριον της άρετης. Aristot, II, 6, 15; Demostene, in Liptinom, 107, Plutare, Licurg, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aristot, Politica, II, 6, 18. Califică cu epitetul de copilăresc acest fel de alegere; e descris de catre Plutare, Licuro. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aristot, Politica, II, 6, 5; V, 6, 7.

<sup>6</sup> Demostene, in Leptinem, 107. Xenophon, Guv. din Laced., 10.

lor, guvernământul spartan. O aristocrație compusă din câțiva bogați, făcea sa apese un jug de fer asupra Hilotilor, Laconienilor și chiar asupra majorității Spartanilor. Prin energia, îndemânarea, lipsa de scrupule și sfidarea legilor morale, ea a putut să-si păstreze puterea timp de cinci secole. Insă a stârnit multă ură și a trebuit să înăbuse un mare număr de răscoale.

Nu vom vorbi de complotul Hilotilor. Acele ale Spartanilor nu ne sunt cunoscute; guvernul era prea îndemânatec, pentru a nu căuta să înăbușe până și amintirea lor. Sunt totusi câteva pe care istoria nu le-a putut uita. Se stie că acei coloni cari fundară Tarentul erau Spartani, cari voiseră să răstoarne guvernul. O indiscretie a poetului Tyrteu făcu cunoscut Greciei că în timpul răsboaielor messeniene un partid conspirase pentru a obține împărțirea pământurilor 1.

Ceiace salva Sparta, era diviziunea extremă pe care știa s'o mentină între clasele inferioare. Hilotii nu se întelegeau cu Laconienii: Motacii dispretuiau pe Neodamozi. Nici o coaliție nu era posibilă și aristocrația, grație educației sale militare și a strânsei uniri a membrilor săi, era întotdeauma destul de puternică pentru a putea ține piept fiecăreia din clasele inamice.

Regii încercară ceiace nici una din clase un putea realiza. Toți acei cari încercară să iasă din starea de inferioritate în care îi ținea aristocrația, căutară un sprijin la camenii de condiție inferioară. În timpul răsboaielor medice Pausanias făcu planul să ridice totdeodată și regalitatea și clasele inferioare, răsturnând oligarhia. Spartanii îl uciseră, acuzându-l că avea planul de emancipare a Hilotilor 2. Putem socoti în istorie cât de numerosi au fost regii exilați de efori; cauza acestor condamnări se ghiceste usor si Aristot spune: "Regii Spartani, pentru a putea tine piept eforilor si Senatului, se făceau demagogi" 3.

<sup>1</sup> Aristot, Politica, V, 6, 2.

Idem, Didem, V, 1, 5. Thucydide, 1, 13, 12.
 Aristot, Politica, 2, 6, 14.

In 397 o conspirație era să răstoarne acest guvernământ oligarhic. Un oarecare Cinadon, care nu apartinea clasei Egolilor, era seful conjuraților. Când voia să căștige un om pentru complotul său. îl ducea pe piața publică și-l punea să numere cetățenii; socotind printre dânșii și pe regi, efori, senatori, ajungeau la cifra de aproape saptezeci. Cimadon îi spunea atunci: "Acești oameni sunt inamicii nostri; toti ceilalti care umplu piata, în număr de mai mult de patru mii, sunt aliatii nostri". Mai adăuga: "Când întâlnești un spartan să vezi în el un inamic si un stăpân; toti ceilalti oameni sunt amici". Hiloti, Laconieni, Neodamozi, ὑπομείονες, toti erau asociați de astă dată și erau complicii lui Cinadon: "Caci toti, spune istoricul, aveau o asa de mare ură contra stăpânilor lor, încât nu era unul singur, printre ei, care să nu fi mărturisit că i-ar fi fost plăcut să-i manânce de vii". Guvernul spartan însă era admirabil servit; pentru dânsul nu existau secrete. Eforii pretinseră ca măruntajele victimelor îi făcuseră sa descopere complotul. Nu li s'a lăsat conjuratilor timp să actioneze: ci au fost prinsi și omorâți în ascuns. Oligarhia fu încă odată scapată 1.

Grație acestui guvernământ, neegalitatea merge crescând mereu. Răsboiul peloponesiac și expedițiile în Asia fuseră să se îngramadească bani în Sparta; însă ei fuseseră împărțiți în mod foarte inegal, și nu îmbogățiseră decât pe aceia care erau mai de mult bogați. În acelaș timp dispăru și mica proprietate. Numarul proprietarilor, care mai era îmcă în număr de o mie în timpul lui Aristot, se redusese la o sută, un secol după dânsul <sup>2</sup>. Pamântul era în întregime în mâinile câtorva bogați, atunci când nu exista nici industrie, nici comert, pentru a da săracului ceva de lucru, și când bogații cultivau imensele lor domenii cu sclavi. De o parte erau câțiva oameni cari aveau totul, de cealaltă parte toți cei mulți cari nu aveau nimic. Plutarc me arată în vieața lui Agis și a lui Cleomene un tablou al societății spartane; vedem o dragoste nestăpânită

<sup>2</sup> Plutare, Agis, 5.

<sup>1</sup> Xenophon, Helenicele, III, 3.

de bogație, totul pus mai prejos decât ca; la unii lux, moliciune, dorința de a-și înmulți la înfinit averea; în afară de aceștia. nimic decât o turmă mizerabilă, săracă. fără drepturi politice, fără nici o valoare în cetate, invidioasă, plină de ura și pe care o asemenea stare socială o condamna să doreasca o revoluție.

Când oligarhia împinse astfel lucrurile la ultimele limite ale posibilului, fu fatal ca revoluția să isbucnerscă și ca democrația, care fusese atâta timp reținută și înfrânată, să sfarme însfârșit zăgazurile. Ne dăm ușor seamı că după o atât de lungă constrângere, democrația nu se putu opri la reforme politice, ci trebuia să ajungă dintr'o dată la reforme sociale.

Micul număr al Spartanilor din naștere (socotind toate clasele deosebite, nu mai erau decât 700), și slăbirea caracterelor, ca urmare a unei lungi opresiuni, au făcut ca semnalul schimbarilor să nu vie din partea claselor inferioare.

El a venit din partea unui rege. Agis încercă să săvâr-șească această revoluție inevitabilă prin mijloace legale: Ceeace-i mări greutatea întreprinderei, Prezentă Senatului, adică bogaților însăș, două proecte de lege, pentru desființarea datoriiloor și împărțirea pământurilor. Și nu-i de mirare că Senatul a refuzat aceste propuneri, deși Agis își luase toate măsurile ca ele să fie primite. Însă legile odată votate, mai rămânea ca ele să fie puse în executare; ori reformele de această natură sunt întotdeauna atât de greu de săvârșit, încât cei mai îndrăzneți dau greș. Agis, oprit de rezistența eforilor, fu constrâns să iasă din legalitate: el demise pe acești magistrați și numi în locul lor alții cu propria lui autoritate; apoi îsi înarmă partizanii și, timp de un an, instaură un regim de teroare. In timpul acesta putu aplica legea asupra datoriilor și dădu ordin ca toate titlurile de creanță să fie arse în mijlocul pieții publice. Dar nu avu timp să împartă pământurile. Nu se știe dacă Agis a șovăit asupra acestei hotărîri și dacă s'a înspăimântat de ceeace voia să întreprindă, sau dacă oligarhia răspândi împotriva lui acuzatii mestesugite: fant cert e că poporul se depărtă

de dânsul și-l lăsă să cadă. Eforii îl omorîră și guvernul aristocratic fu restabilit.

Cleomene reluă proectele lui Agis, cu mai multă îndrăzneală și mai puține scrupule. Începu prin a masacra pe efori, suprimă cu îndrăzneală această magistratură, care era odioasă regilor și partidului popular și proscrise pe cei bogați. După această lovitură de Stat el săvârși revoluția, decretă împărțirea pământurilor și dădu dreptul de cetățenie la patru mii de Laconieni. E demn de observat că nici Agis, nici Cleomene nu mărturiseau că săvârsesc o revoluție și că amândoi, servindu-se de numele bătrânului legiuitor Lycurg, pretindeau să readucă Sparta la obiceiurile antice. Desigur, constituția lui Cleomene era foarte depărtută de dânsele. Regele era în adovăr un stăpân absolut; nici o autoritate nu-l contrabalansa; domnea în felul tyranilor, cari erau atunci în cele mai multe orașe grecești și poporul spartan, satisfăcut că a obținut pământuri, părea că se sinchisește foarte puțin de libertățile politice. Această situație nu dură multă vreme. Cleomene voi să întindă regimul de-mocratic în întreg Peloponesul, unde tocmai Aratus lucra să stabilească un regim de libertate și de înțeleaptă aristocrație. În toate orașele partidul popular se agită în numele lui Cleomene, nădăjduind să obție ca și în Sparta o desființare a datoriilor și o împărțire a pământurilor. Această revoluție neasteptată a claselor de jos îl obligă pe Aratus să-si schimbe toate planurile; el credea că va putea conta pe Macedonia, al cărui rege. Antigon Doson, urma atunci o politică împotriva tiranilor și a partidului popular, și-l introduse în Pelopones. Antigon și Acheii învinseră pe Cleomene la Selasia. Democrația spartană fu încă odată doborîtă și Macedonenii restabiliră vechiul guvernământ (222 i. chr.).

Oligarhia însă nu se mai putea susține. Au fost multe turburări. In cursul unui an trei efori, cari erau favorabili partidului popular, masacrară pe doi din tovarășii lor; în anul următor cei cinci efori aparțineau partidului oligarhic. Poporul se înarmă și-i înjunghie. Oligarhia nu mai voia regi; poporul voia să-i aibă;

fu numit unul și-l aleseră în afara familiei regale, lucru care nu se mai pomenise la Sparta. Acest rege numit Lycurg, fu de două ori detronat, odată de popor, pentrucă refuzase să împartă pământurile, o a doua oară de aristocrație, pentrucă-l bănuia că vrea să le împartă. Nu se știe ce s'a întâmplat cu dânsul; însă vedem apoi în Sparta un tiran, Machanidas: dovadă sigură că partidul popular eșise învingător.

Philopemen, care în fruntea ligii acheene lupta pretutindeni împotriva tyranilor democrați, eși învingător și omorî pe Machenidas. Democrația spartană adoptă de îndată un alt tyran, Nabis. Acesta dădu dreptul de cetate tuturor camenilor liberi, ridicând pe Laconicnii la rangul de Spartani. El merse până la emanciparea Hiloților. Urmând obiceiul tyranilor din cetățile grecești, se făcu conducătorul săracilor împotriva celor bogați, "proscrise sau omorî pe aceia pe care bogăția îi ridica deasupra celorlalti".

Această nouă Spartă democratică nu era lipsită de oarecare măretie. Nabis întroduse în Laconia o ordine cum nu mai fusese de multă vreme; supuse Spartei Mesenia, o parte din Arcadia, Elida. El cuceri și Argosul. Formă o marină, lucru foarte depărtat de vechile tradiții ale aristocratiei spartane; cu flota sa domină asupra tuturor insulelor care înconjură Peloponesul și-și întinse influența până asupra Cretei. Pretutindeni el intronă democrația; stăpân în Argos, prima sa grije fu să confisce averile celor bogați, să desfiinteze datoriile si să împartă pământurile. Putem vedea la Polybiu cât ura de mult liga acheană pe acest tyran democratic. Ea determină pe Flaminius să-i facă răsboi în numele Romei. Zece mii de-Laconieni, fără a socoti mercenarii, luară armele pentru a apăra pe Nabis. După o înfrângere, el voi să închee pace. Poporul nu primi, atât erau de devotați cauzei tyranului! Flamininus, învingător, îi luă o parte din puterea sa,

<sup>&#</sup>x27; Polybiu, XIII, 6; XVI, 6; XVI, 12; Titu-Liviu XXXII, 38, 40; XXXIV, 26, 27.

însă îl lăsă să domnească în Laconia, fie că imposibilitatea de a restabili vechiul guvernământ era prea evidentă, fie că era potrivit intereselor Romei ca să existe câțiva tyrani, cari să contrabalanseze liga acheană. Nabis fu asasinat mai târziu de un etolian. Moartea sa nu stabili însă oligarhia; schimbările pe care le săvârșise în stare socială, fură menținute și după moartea sa și Roma însăși refuză să readucă Sparta în vechea sa situație.

## CARTEA V

## REGIMUL MUNICIPAL DISPARE

#### CAPITOLUL I

## Credințe noui; filozofia schimbă orientarea politică.

Am văzut în ceece precede cum s'a constituit regimul municipal la cei vechi. O religie foarte veche, fundase mai întâi familia, apoi cetatea; ea stabilise mai întâi dreptul casnic și guvernământul grupării gens, apoi legile civile si guvernamântul municipal.

Statul era strâns legat de religie. Pornea dela dânsa și se confunda cu dânsa. Pentru aceste motive, în cetatea primitivă toate instituțiile politice fuseseră instituții religioase; serbările, ceremoniile cultului, legile, formulele sfinte, regii și magistrații, preoții. Tot pentru acest motiv libertatea individuală fusese necunoscută și omul nu-și putuse sustrage nici măcar conștiința de sub omnipotența cetății. Pentru aceste motive Statul rămase mărginit la limitele unui oraș și nu putuse niciodată să treacă hotarul pe care zeii săi naționali i-l trăsese la origine. Fiecare cetate avea nu numai independența politică, ci și cultul și codul său. Religia, dreptul, guvernământul, totul era municipal. Cetatea era singura forță vie; nimic deasupra ei și nimic dedesubt. Nici unitate națională și nici libertate individuală.

Ne rămâne să spunem în ce fel a dispărut acest

regim, adică în ce chip principiul asociației umane schimbându-se, guvernământul, religia, dreptul, s'au despuiat de caracterul municipal, pe care-l avuseseră în antichitate. Ruina regimului politic pe care Grecia și Italia îl creaseră se poate raporta la două cauze principale. Una apartine ordinei de fapte morale si intelectuale, cealaltă ordinei de fapte materiale; prima e transformarea credinte. lor, a doua e cucerirea romană. Aceste două mari fapte sunt din acelas timp; ele s'au desvoltat si s'au îndeplinit împreună în timpul celor cinci secole care preced era crestină.

Religia primitivă, ale cărei simboluri erau piatra altarului sacru, și mormântul strămoșilor, religie care constituise familia antică și organizase apoi cetatea, se alteră cu timpul și îmbătrâmi. Spiritul omenesc câstigă în forță și-și făuri credințe noui. Incepu să nască ideia naturei imateriale; se preciză notiunea de suflet omenesc și aproape în acelas timp se născu în spirite ideia unei inteligente divine.

Ce vor fi gândit ei atunci despre divinitățile primelor timpuri, de acei morți care trăiau în morminte, de acei zei Lari, cari fuseseră oameni, de acesti strămosi sfintiti pe care trebuia să continue să-i hrănească cu alimente? O asemenea credință deveni imposibilă. Asemenea credințe nu mai erau la mivelul spiritului omenesc. E foarte adevărat că aceste prejudicii, oricât de grosolane erau. nu au fost smulse cu usurintă din spiritul vulgului: ci domniră mult timp încă; însă chiar din secolul al V-lea dinaintea erei noastre, oamenii care-și dădeau seama, se eliberaseră de aceste greșeli. Ei priveau altfel moartea; unii credeau într'o distrugere complectă, altii într'o a doua existență spirituală, într'o lume a sufletelor; în nici un caz nu mai admiteau că mortul trăește în mormânt, hrănindu-se din ofrande. Incepuse lumea să-si facă o ideie prea înaltă despre divinitate, pentru ca să mai poată admite că mortii s'ar transforma în zei. Isi închipuiau, dimpotrivă, sufletul omenesc mergând să-si caute în câmpiile Elisee recompensa sau plătindu-și pedeapsa greșelilor sale: si printr'un progres însemnat nu mai divinizau

printre oameni decât pe aceia pe care recunoștința sau lingușirea îi ridica deasupra umanității,

Ideia de divinitate se transforma cu încetul, prin efectul matural al puterei mai mari a spiritului. Această idee pe care omul o aplicase mai întâi forței invizibile, pe care o simțea într'însul, o transmite puterilor incomparabil mai mari, pe care le vedea în natură, și aceasta până când s'a putut ridica la concepția unei ființi care să se găsească în afara și deasupra naturii. Atunci zeii Lari și Eroii pierdura adorația tuturor acelora care gândeau.

Cât despre focul sacru, care nu pare a fi avut vreun sens, decât în măsura în care se lega de cultul morților, își pierdu deasemenea prestigiul. A continuat să existe în fiecare casă un foc sfânt casnic, a continuat să fie salutat, adorat, să-i ofere și libațiuni, însă nu mai era decât un cult din obișnuință, pe care nici o credință nu-l mai înviora.

Focurile sfinte ale orașelor sau prytancele, fură târâte cu încetul în discreditul în care căzuse focul sfânt casnic. Nu-si mai dădeau seama ce însemna. Uitaseră că focul întotdeauna aprins al prytaneului reprezenta vieața invizibilă a strămoșilor, a fundatorilor, a eroilor naționali. Au continuat să întreție acest foc, să se facă espețe publice, să se cânte vechi imnuri; ceremonii zadarnice, de care nu îndrăzneau să se despartă, pe care însă nu le mai întelegea nimeni.

Chiar divinitățile naturii, care fuseseră asociate focurilor sfinte, își schimbară caracterul. După ce au început prin a fi divinități casnice, după ce deveniseră divinități ale cetăților, ele se mai transformară încă. Oamenii sfârșiră prin a observa că ființele deosebite pe care le numeau cu numele lui Jupiter, se putea foarte bine să nu fie decât o singură și aceiași ființă și tot astfel și ceilalți zei. Spiritele fură stânjenite de mulțimea divinităților și se simți nevoia să le reducă numărul. Și-au dat seama că zeii nu mai aparțineau fiecare unei familii sau unui oraș, ci aparțineau cu toți genului omenesc și vegheau asupra universului întreg. Poeții mergeau din oraș în oraș și explicau oamenilor în loc de vechile imnuri ale cetății,

cântece noui, în care nu era vorba de legendele nici ale zeilor Lari, nici ale divinităților poliade, ci se vedeau îs gendele celor mai mari zei din cer și după pământ; poporul grec uita vechile sale imnuri casnice sau naționale pentru aceasta poezie nouă, care mu era fiică a religiei, ci a artei și a imaginației libere. În acelaș timp câteva sanctuare mai importante, ca cel din Delphi și Delos, atrăgeau oamenii, făcându-i să uite culturile locale. Misterele și doctrina pe care o conțineau, îi obicinuiau sa disprețuiască religia goală de înțeles și fără nici o semnificație a cetății.

Astfel se săvârși o revoluție intelectuala, lentă, și obscură. Chiar nici preoții nu-i opusera rezistența; căci defindată ce sacrificiile continuau să fie săvârșite în zile hotărîte, li se părea că vechea religie era salvată; ideile puteau să se schimbe și credința putea să dispară, numai riturile să nu fie câtuși de puțin alterate. Se întâmplă deci că fără ca practica să fie modificată, credințele se transformara și religia casnică și municipală perdu orice influență asupra sufletelor.

Apoi apăru filozofia și rasturnă toate regulile vechei politice. Era imposibil să se atingă cineva de părerile oamenilor, fară să atingă și principiile fundamentale de guvernământ. Pytagora, având concepția vagă a unci ființe supreme, disprețui culturile locale și aceasta a fost suficient pentru ca el să înlăture vechile moduri de guvernământ si să încerce să întemeieze o societate nouă.

Anaxagora înțelese pe Zeul-inteligență, care stăpânește asupra tuturor oamenilor și asupra tuturor ființelor. Indepărtându-se de credințele antice el se depărtă și de politica antică. Cum nu credea în zeii prytaneului, el nu-și mai îndeplinea toate datoriile sale de cetățean. Fugea de adunări și nu mai voia să fie magistrat. Doctrina sa aducea prejudicii cetății; Atenienii îl condamnară la moarte.

Veniră apoi sofiștii și exercitară o acțiune mai însemnată decât aceste două mari spirite. Erau oameni doritori să combată vechile erori. In lupta pe care o porniră împotriva a tot ce ținea de trecut, ei nu ocro-

tiră nici instituțiile cetații și nici prejudecățile religiei. Examinară și discutară cu îndrăsmeală legile cari guvernau încă statul și familia. Mergeau din oraș în oraș predicând principiile noui, învătându-i nu chiar indiferenta fată de drept și de nedrept, ci o justiție nouă, mai puțin strîmtă și mai puțin exclusivă decât cea antică, mai umană, mai ratională și degajată de formulele timpului trecut. A fost o întreprindere îndrăzneață, care ridică o furtună de ură și de pizmă. Au fost acuzați că n'au credință, nici morală, nici patriotism. Adevărul e că asupra tuturor acestor lucruri nu aveau o doctrină bine stabilită și credeau că au făcut destul atunci când combăteau prejudecățile. Ei turburau, după cum spune Platon, ceiace până atunci fusese în perfectă imobilitate. Puneau regula sentimentului religios si aceia a politicei în constiinta umană și nu în obiciurile antice sau în tradiția imuabilă. Ei propovăduiră Grecilor că pentru a guverna un stat nu era suficient să invoci vechile obiceiuri si legile sfinte, ci trebuja să convingi camenji si să actionezi asupra vointelor libere. In loc de cunoașterea vechilor obiceiuri ei puneau arta de a rationa si de a vorbi, dialectica si retorica. Adversarii lor aveau tradiția; ei avură elocința și spiritul.

Odată ce treziră astfel cugetarea, omul nu mai voi să creadă, fără a-si da socoteală de credintele sale, nici să se lase să fie guvernat, fără a discuta instituțiile. El se îndoi de dreptatea vechilor legi sociale și alte principii îi apărură. Platon pune îm gura unui sofist aceste frumoase cuvinte: "Voi toti care sunteti aici, vă consider ca rude între voi. Natura, în lipsa legei, v'a făcut concetăteni. Însă legea, acest tiran al omului, violentează natura în multe ocaziuni". A opune astfel natura legii si obiceiului, însemna să ataci însăși baza politicei antice. In zadar Atenienii goniră pe Protagoras și-i arseră scrierile sale; lovitura era dată, rezultatul învățămintelor sofistilor a fost imens. Autoritatea institutiilor dispărea odată cu autoritatea zeilor nationali și obicinuinta liberului examen se stabilea în familie si pe pietele publice.

Socrate, dezaprobând abuzul pe care-l faceau sofistii cu dreptul de a te îndoi, făcea parte totuși din scoala lor. Ca și dânșii, el respingea dominația tradiției și credea că regulile de purtare erau gravate în con-știința umană. El nu deferea de dânșii decât prin faptul că studia această constiință cu religiositate și cu dorința fermă de a găși într'însa obligația de a fi drept și de a face bine. Punea adevărul mai presus de obicei, dreptatea mai presus de lege. El desprindea morala din religie; înainte de el datoria se concepea ca o sentință a zeilor antici; el dovedi că principiul datoriei se găseste în sufletul omenesc. Prin toate acestea, în mod voluntar sau involuntar, el declara răsboi culturilor cetații. In zadar aven grije să asiste la toate serbările și sa ia parte la sacrificii: credintele si vorbele sale îi desmințeau purtarea. El întemeia o religie nouă, care era opusa religiei cetății. Fu acuzat cu dreptate "că nu adora zeii pe care îi adora statul". El fu ucis pentrucă atacase obiceiurile și credințele strămoșilor sau, cum se spunea, pen-trucă ar fi corupt generația prezenta. Impopularitatea lui Socrate și ura violentă a concetățenilor săi se explica, dacă ne gândim la obiceiurile religioase ale acestei societăți ateniene, unde erau atâția precți, și cari erau atât de puternici. Dar revoluția pe care a început-o sofiștii și pe care a reluat-o Socrate cu mai multă măsură, nu a fost stânjenită de moartea lui. Societatea greacă se emancipeaza zi cu zi de imperiul vechilor credințe și al vechilor institutii.

După dânsul, filozofii discutara în deplină libertate principiile și regulele asociației umane. Platon, Criton, Antistene, Spensippe, Aristot, Theofrast și mulți alții scriseră trațate asupra politicei. Au cercetat, au examinat; marele probleme al organizării Statului, ale autorității și ascultării, ale obligațiilor și drepturilor, se puseră tuturor spiritelor.

Fără îndoială, gândirea nu se poate desprinde ușor din legăturile pe care i le-a făurit obicimuința. Platon se resimte încă în unele puncte de vedere de stăpânirea vechilor credințe. Statul pe care îl imaginează, este tot ce-

tatea antică; e strîmt; nu poate conține decât cinci mii de membri. Guvernământul este condus tot după principiile antice; libertatea e necunoscută; țelul pe care și-l propune legiuitorul nu-i atât perfecționarea omului, cât siguranța și măreția asociației. Familia însăși este aproape înăbușită, pentru ca să nu poată face concurență cetății. Statul este singurul proprietar; el singur e liber, are o voință; are o religie și credințe și oricine nu gândește ca dânsul trebuie să piară. Totuși, în mediul acesta încep să apară idei noui. Platon proclamă ca Socrate și sofiștii, că regula moralei și a politicei se găsește în noi înșine, că tradiția nu înscamnă nimic, că nu trebuie să consultăm decât rațiunea și că legile nu sunt juste decât în măsura în care sunt conforme naturei omenești.

Aceste idei sunt și mai precise încă la Aristot. "Legen spunea dânsul, e rațiunea". El învață că trebuie cercetat, nu aceia ce-i conform obiceiului părinților, ci aceia ce-i bun în sine. Adaugă că pe măsură ce timpul înaintează, trebuie să modificăm instituțiile. Lasă la o parte respectul pentru strămoși: "Primii noștri strămoși, spune dânsul, fie că au fost născuți din inima pământului, sau că au supraviețuit vreunui potop, semănau, după toate aparențele, cu ceeace-i astăzi mai vulgar și mai ignorant printre oameni. Ar fi o absurditate evidentă sa ne mărginim la părerea acestor oameni." Aristot, ca toți filozofii, nu ia în considerație origina religioasă a societății umane; nu vorbește de prytanee; ignorează că aceste culturi locale au fost fundamentul statului. "Statul, spune dânsul, nu este alteeva decât o asociație de ființe egale, căutând în comun o existență fericită și ușoară". Astfel filozofia înlătură vechile principii ale societăților și caută o bază nouă, pe care să poată sprijini legile sociale și ideia de patrie.

Scoala cinică merge și mai departe chiar. Ea neagă însăși patria. Diogene se lăuda că n'are drept de cetățenie nicăeri și Crates spunea că patria sa e disprețul părerilor altora. Cinicii adăugau acest adevăr. atunci foarte nou,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristot, Politica, II, 5; 12; IV, 5; IV, 7, 2; VII, 4 (VI, 4).

că omul e cetățean al universului și că patria nu este incinta strâmtă a umi oraș. Considerau patriotismul municipal ca o prejudecată și suprimau din rândul sentimentelor dragostea pentru cetate.

Din desgust sau dispret, filosofii se depărtau din ce în ce mai mult de afacerile publice. Socrate își îndeplinise încă datoriile de cetățean; Platon încercase să muncească pentru stat reformându-l; Aristot mai indiferent, se mărgini la rolul de observator și făcu din Stat un obiect de studii științifice. Epicurenii lăsară la o parte afacerile publice. "Nu vă amestecați, spunea Epicur, decât dacă vreo putere superioară vă constrânge". Cinicii nici nu voiau măcar să fie cetăteni.

Stoicii reveniră la politică. Zenon, Cleante, Crissip, scriseră numeroase tratate asupra guvernării statelor. Principiile lor erau însă foarte departe de vechea politică municipală. Iată în ce termeni un scriitor antic ne informează asupra doctrinelor pe care le continea scrierile lor. "Zenon, în tratatul său asupra guvernământului și-a propus să ne arate că nu suntem locuitorii unei oarecare deme sau carecare cetăți, despărțiți unii de alții printr'un drept particular și legi exclusive, ci că trebuie să vedem în toți oamenii concetățeni, ca și cum am apartine toti aceleași deme și aceleași cetăți". Vedem dé aci cé cale au parcurs ideile dela Scrate la Zenon. Socrate se mai credea încă obligat să adore, atât pe cât îi cia posibil, zeii Statului. Platon nu concepea încă altfel de guvernământ decât acela al cetății. Zenon trece peste aceste scrimte limite ale asociației omenești. Dispreţuește împărțirile pe care le stabilise religia vechilor timpuri. După cum concepe Dumnezeu al universului, are deasemenea si ideia unuia Stat în care ar încăpea întreg genul eman 1. Iată însă un principiu si mai nou. Stoicismul lărgind asociația omenească, emancipează individul. Cum el

<sup>1</sup> Pseudo-Plutare, Fortune d'Alexandre, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ideia despre o cetate universală e exprimată de Seneca, ad, Marciam IV; de tranquilitate, 14; De către Plutare de excite; de către Marcu Areliu: "Ca antonin am Roma drept patrie; ca omuniversul".

respinge religia cetății, respinge și servitutea cetațeanuiui. El nu mai vrea ca ființa omenească să fie sacrificată Statului. Distinge și separă precis ceiace trebuie să rămână liber în om și emancipează cel puțin conștiința. Spune omului că trebuie să se închida în el însuși, în el sa gasească datoria, virtutea, recompensa. Nu-i interzice să se ocupe de afacerilt publice; îl îndemnă chiar, înștiințându-l că principala sa ocupație trebuie să aibe de obiect ameliorare i sa individuală și că, oricare ar fi guvernământul, conștiința sa trebuie să rămână independentă.

Principiu mare, pe care cetatea antică 1-a desconsiderat întotdeauna, care însă trebuia să ajungă odată, una din

regulele cele mai sfinte ale politicei.

Au început atunci să înteleagă că mai sunt si alte obligații decât datoriile față de Stat si alte virtuți decât cele civice. Cetatea antică fusese atât de puternică și de tiranică, încât omul făcuse din ea ținta întregii sale activități și tuturor virtuților sale. Ea fusese regula bunului și a binelui, si n'a existat eroism decât pentru dânsa. Iată însă că Zenon îi învăță pe oameni că există o demnitate nu de cetățean, ci de om; că în afară de datoriile față de lege, el are datorii față de sine însăși și că supremul merit nu este să trăiești sau sa mori pentru Stat, ci să fii virtuos și pe placul divinității. Virtuți cam egoiste si care lăsară să decadă independența națională și libertatea, dar prin cari individul se înaltă. Virtutile publice pieriră cu încetul, virtuțile personale însă se desprinseră si apărură pe lume. Ele avură să lupte mai întâi fie împotriva coruptiei generale, fie împotriva despotismului. Puțin câte puțin însă, ele se înrădăcinară în umanitate; cu timpul deveniră o putere, de care trebuie să țină seama orice guvernământ, și regulele politice trebuiră să fie modificate pentru ca să li se poată face loc liber.

Astfel se transformară puțin câte puțin credințele: religia municipală, baza cetății se stinse; regimul municipal, așa cum îl concepuseră cei vechi, trebui să cadă odată cu dânsa. Pe nebăgate de seamă se despărțiră de aceste reguli riguroase și de formele strîmte de guvernământ Idei mai înaintate cer camenilor să formeze socie-

tăți mai mari. Ei sunt atrași către unitate; această a fost aspirația generală în cele două secole, care au precedat era creștină. E adevărat că fructele acestor revoluții ale inteligenții se coc foarte încet. Vom vedea însă. studiind cu-cerirea romană, că evenimentele mergeau în acelaș sens cu ideile, că tindeau ca și ele la ruina vechiului regim municipal și că pregăteau uoui moduri de guvernământ.

#### CAPITOLUL II

### Cucerirea romană.

Se pare, la prima vedere, foarte surprinzător că printre miile de cetăți ale Greciei și Italiei s'a găsit una care să fie capabilă să le supună pe toate celalte. Acest mare eveniment este totuși explicabil prin cauzele obișnuite care determină mersul activității omenești. Ințelepciunea Romei a constat, ca orice înțelepciune, în a profita de circumstanțele favorabile, pe care le întâluea.

Se poate deosebi în opera cuceririi romane două perioade. Una concordă cu timpul în care spiritul antic municipal mai avea încă multă putere; atunci Roma avu să înfrunte cele mai multe obstacole. A doua aparține timpului în care spiritul municipal e foarte slăbit; cucerirea atunci devine foarte ușoară și se săvârșește cu repeziciune.

1º Câteva cuvinte asupra originii și populației Romei.

Originile Romei și compunerea poporului său sunt demne de observat. Ele explică caracterul particular al politicei sale și rolul excepțional care i-a fost hărăzit încă dela început printre celelalte cetăți.

Rasa romană era foarte amestecată. Fondul principal era latin și originar din Alba; dar acești Albani, după tradițiile pe care nici o critică nu ne autoriză să le respingem, se compuneau din două populații asociate, nu comfundate: una era rasă localnică, veritabili Latini; cealaltă era de origină străină și trecea drept venită diu Troia, cu Enea, preotul fondator; era puțin numeroasă în

aparență, dar era comsiderabilă prin cultul și instituțiile pe care le adusese cu dânsa 1.

Acesti Albani, amestec de două rasse, fundară Roma într'un loc unde se ridica un alt oraș. Pallantium, fundat de Greci. Ori, populatia din Pallantium rămase si în orașul cel nou si riturile cultului grec se păstrară. Mai era, deasemenea, pe locul unde a fost mai târziu Capitoliul, un oraș numit Saturnia, despre care se spunea că a fost întemeiat de Greci\*.

Astfel la Roma toate rassele se asociuză si se amestecă: există Latini, Troieni, și Greci; vor fi în curând Sabini si Etrusci. Priviți diversele coline: Palatinul este orașul latin, după ce a fost orașul lui Evandru: Capitoliul, după ce a fost locuința tovarăsilor lui Hercule, deveni locuinta Sabinilor lui Tatius. Quirinalul îsi primeste mumele dela Quiriții sabini sau dela zeul Sabin Quirinus. Coelius pare a fi fost locuit încă dela origine de Etrusci. Roma nu părea a fi un singur oraș; oi părea o confederație de mai multe orașe din care fiecare era legat prin origina sa de o altă confederație. Ea era centrul în care se întâlneau Latinii, Etruscii. Sabinii si Grecii.

Primul săn rege fu latin. Al doilea, conform tradiției. un sabin; al cincilea era, se spune, fiul unui Grec; al saselea Etrusc.

Limba sa era compusă din elementele cele mai deosebite: domina latina: însă rădăcinele sabine erau numeroase și se găseau mai multe rădăcini grecesti decât în oricare altul din dialectele Italiei centrale. Cât despre numele său, nu se stie cărei limbi îi apartinea. După unii,

<sup>1</sup> Origina troiană a Romei era o părere primită înainte de a fi fost Roma în raporturi continui cu orientul. Un prezicător bătràn, într'o prezicere care se referea la al doilea rasboi punic, dades Romanului epitetul de trojugena, Titu-Liviu, XXV, 12.

Titu-Liviu, I, 5, 7. Virgil, VIII. Ovid, Fast., I 579. Plutare, Quest. rom. 76, Strabon, V, 3, 3, Denys, I, 31, 79, 89.
 Denys, I, 45; I, 85. Varron, de lingua lat. V, 42. Virgiliu, VIII,

<sup>358.</sup> Pliniu, Hist. nat., III, 68.

Din cele trei nume ale triburilor primitive cel vechi au crezut întotdeauna că unul era un nume latin, al doilea cabin și al treilea etrusc.

Roma e un cuvânt troian; după alții, grec; sunt motive să-l credem latin, însă câțiva din antichitate îl soocoteau etruse.

Numele familiilor romane atestă de asemenea o mare diversitate de origină. În timpul lui August mai existau încă vreo cinzeci de familii, cari dacă ar fi urmat seria strămosilor lor, ar fi ajuns la tovarășii lui Eneia 1. Alti se socoteau născuti din arcadienii lui Evandru, si din vremuri stravechi oamenii acestor familii purtau pe încălțămintele lor, ca semn distinctiv. o mică semilună. Familiile Tullius Quinctius, Servillius, erau venite din aceia care eran numiti tovarăsii lui Hercule si descendenta lor era dovedită prin cultul ereditar al acestui zeu 2. Tullius, Quinctius, Servillius, erau veniți din Alba, după cucerirea acestui oraș. Multe familii adăugară numelui lor un pronume, care amintea origina lor străină; astfel era Sulpicius Camerinus, Cominius Sincinius Sabinus, Cladius Regillensis Aquillius Tuscus. Familia Nauita era troiană; Aureliai erau sabini; Cecillii veneau din Preneste: Octavii erau originari din Velitres.

Efectul acestui amestec între populațiile cele mai deosebite a fost legăturile de origină ale Romei cu toate popoarele pe care le cunoștea. Ea se putea numi latină cu Latinii, sabină cu Sabinii, etruscă cu Etruscii și greacă cu Grecii.

Cultul său național era de asemenea o împreunare de mai multe culturi deosebite, dintre care, fiecare o lega de unul din aceste popoare. Ea avea culturile grecești ale lui Evandru și Hercule; se lăuda că posedă palladium troian. Penații săi erau în orașul latin Lavinium. Incă dela origină a adoptat cultul sabin al zeului Consus. Un alt zeu sabim, Quirinus, prinse rădăcini atât de adânci, încât îl asociă lui Romulus, fundatorul său. Roma

Donys, I, 85: Έκ τοῦ τρωϊκοῦ τὸ εὖγενέστατον νομιζόμενον, ἐξ οὖ γενεαί τινες ἔτι περιήσαν εἰς ἐμέ, πεντήποντα μάλιστα οἶκοι.— cf. Juvonal, I, 29; Sorvius, ad. Eneidam, V., 117, 123.

<sup>Plutare chest rom. 76.
Titu-Liviu, I, 7; IX, 29.</sup> 

mai avea și zeii Etruscilor și serbările lor, auguratul, până și insignele lor sacerdotale.

Intr'un timp în care nimeni nu avea dreptul să asiste la serbarile religioase ale unei națiuni, dacă nu aparținea acestei națiuni prim naștere, Romanul avea incomparabilul avantaj de a putea lua parte la feriile latine, la serbările sabine, etrusce si la jocurile olimpice 1. Ori, religia era o legătură foarte puternică. Când două cetăți aveau un cult comun ele se consideran rude: trebuian să se privească ca aliate și să se ajute între dânsele. Nu se cunostea în această antichitate altă legătură decât aceia pe care o stabilia religia. De aceia Roma păstra cu marc grije tot ceiace i-ar fi putut servi drept mărturie a acestei prețioase înrudiri cu celelalte națiuni. Latinilor le arăta traditiunile sale asuspra lui Romulus; Sabinilor legenda cu Tarpeia si Tatius; Grecilor vechile imnuri pe care nu le mai înțelegea, însă pe care persista să le cânte. Păstra deasemenea, cu foarte multă grije, amintirea lui Enea; căci dacă prin Evandrus se putea numi rudă a peloponesienilor, prin Enea se înrudea cu mai mult de treizeci de cetăți răspândite în Italia, în Sicilia, în Grecia, în Tracia si în Asia Mică, toate fiind întemeiate de Enea. sau fiind colonii ale cetătilor întemeiate de dânsul, toate având prin urmare un cult comun cu cel roman. Se poate vedea din răsboaile pe care le-a purtat în Sicilia împotriva lui Filip, ce folos a tras ea din această antică rudenie.

Populația romană era deci un amestec a mai multor rasse, cultul săn o reunire de mai multe culturi, focul său național o asociație a mai multor focuri sacre. Eru aproape singura cetate pe care religia sa municipală nu o îndepărta de toate celelalte. Ea se înrudea cu întrengu Italie și cu toață Grecia. Nu exista aproape nici un popor pe care să nu-l poată admite la focul său sacru.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Romanii de timpuriu obișnuiră să-și lege origina lor de Troia; vezi Titu-Liviu, XXXVII, 37; XXXIX, 12. Deasemenea ei mărturiscau rudenia lor cu orașul Segest (Cicero, in Verrem, IV, 33; V, 47), cu insula Samotrace (Servius, ad. Aten., III, 12), cu Peloponesienii (Pausanias VIII, 43), cu Grecii (Strabon, V, 3, 5).

## 2º Primele măriri ale Romei (753-350 înaintea lui Christos).

In timpul secolelor în care religia municipala era pretutindeni în vigoare, Roma își stabili politica sa după dânsa.

Se spune că primul act făcut de noua cetate a fost să răpeasscă câteva femei sabine: legendă care pare fourte puțin verosimilă, dacă ne gândim la sfințenia căsatoriilor la cei vechi. Am văzut însă mai sus că religia municipală interzicea căsătoria între persoane locuind în cetăți deosebite, afară de cazul când aceste două cetăți ar fi avut o legătură de origine sau un cult comun. Acesti primi Romani aveau dreptul de căsătorie cu Alba de unde erau originari, nu-l aveau însă cu ceilalti vecini, Sabinii. Ceeace Romulus a voit să cucerească încă dela început a fost nu câteva femei Sabine, ci dreptul de căsătorie, adică dreptul de a contracta legături statornice cu populația sabină. Pentru aceasta trebuia să stabilească între ei o legătură religioasă; adoptă deci cultul zeului sabin Consus și-i celebră serbarea. Tradiția adaugă că în timpul acestei serbări, au fost răpite fameile; dacă ar fi făcut astfel, căsătoriile n'ar fi putut fi celebrate după prescriptiile riturilor, decarece primul act si cel mai necesar al căsătoriei era traditio in manu, adică dăruirea fetei de către tatăl sau; și astfel Romulus și-ar fi greșit tinta. Prezenta însă a Sabinilor și a familiilor lor la ceremonia religioasă și participarea lor la sacrificii, stabileà între cele două popoare o astfel de legătură, încât connubium nu mai putea fi refuzat. Nu era nevoe de o răpire de fapt; căpetenia Romanilor stiuse să cucerească dreptul de căsătorie. Astfel istoricul Denys, care consulta textele și imnurile antice, ne asigură că Sabinele fură căsătorite după riturile cele mai solemne, lucra pe care-l confirmă

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denys, II, 30; Plutarc, Romulus, 14, 15, 19; Cicero. de Republica, II, 7. Dacă observăm cu atenție descrierile acestor trei istorici și expresiile pe care le întrebuințau, vom recunoaște toate caracterele căsătoriei antice; de aceia suntem dispuși să credem că această legendă a Sabinelor care a devenit cu timpul povestea unei

Plutare și Cicero 1. E demn de observat că prima sfortare a Romanilor a avut de rezultat fărâmarea barierilor pe care le punea religia municipală între dânșii și un popor vecin. Nu ne-a parvenit vreo legendă analogă relativ la Etruria; însă se pare sigur că Roma avea cu această țară aceleași relațiuni ca și cu Latium și ținuturile Sabine. Roma avea deci îndemânarea de a se uni prin cult și prin sânge cu toți acei cari erau în jurul ei. Ținea sa aibă connubium cu toate cetățile și ceeace dovedește că ea cunoaște foarte bine importanța acestei legături e faptul că nu voia ca celelalte cetăți, supusele sale; să-ţ aibă între dânsele 1.

Roma intră apoi în lunga serie a răsboaielor. Primul răsboi a fost împotriva Sabinilor lui Tatius; se termină printr'o alianță religiousă și politică între cele două mici popoare <sup>2</sup>. Se răsboi apoi cu Alba; istoricii spun că Roma îndrăzni să atace acest oraș, cu toate că era o colonie a ei. Probabil tocmai pentrucă era o colonie a crezut necesar propriei sale măriri s-o distrugă. Orice metropolă de fapt exercita asupra coloniilor sale o supremație religioasă. Or, religia avea atunci o influență atât de mare, încât, atâta timp cât Alba rămânca în picioare, Roma nu putea să fie decât o cetate dependentă, iar soarta sa pe veci hotărâtă.

Alba odată distrusă, Roma nu se mulțumi numai să nu mai fie o colonic; pretinse să se ridice la rangul de metropolă, moștenind drepturile și supremația religioasă pe care Alba o exercitase până atunci, asupra celor treizeci de colonii din Latium. Roma susținu răsboaie lungi pentru a obține președinția sacrificiului în feriile latine. Aceasta era mijlocul să dobîndească singurul fel de superioritate și de dominațiune care se putea concepe atunci.

Ea ridică în interiorul cetății un templu Dianei; obligă pe Latini să vină să-i aducă sacrificii; atrase chiar

răpiri, era la origină legenda dobindirii dreptului de connubium cu Sabinii. Astfel pare că a înțeles și Cicero: Sabinorum connubia cunjunxisse, de Oratore, I, 9.

<sup>1</sup> Titu-Liviu, IX, 43: XIII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sacris comunicatis, Cicero, de Republica, II, 7.

și pe Sabini. Prin aceasta ea obișnui cele două popoare să ia parte cu dânsa și sub prezidenția ei la toate serbările, rugăciunile și cărnurile sfințite ale victimelor. Ea le întruni sub supremația sa religioasă.

Roma e singura cetate care a știut prin răsboi să-și mărească populația. A avut o politică necunoscută întregului rest al lumei greco-italiene; își apropie tot ceiace cucerea. Aduse la dânsa locuitorii orașelor cucerite și din învinși făcu puțin câte puțin Romani. In acelaș timp ea trimitea coloniști în țările cucerite și în acest chip semăna pretutindeni tot atâtea Rome; căci coloniștii săi, întemeind cetăți distincte din punct de vedere politic, păstrau cu Metropola o comunitate religioasă. Or, aceasta era deajuns pentru ca ei să fie constrânși să-și subordoneze politica lor, ei, s'o asculte și s'o ajute în toate tăsboaiele.

Una din trăsăturile cele mai remarcabile ale politicei romane era că atrăgea la dânsa toate culturile cetăților vecine. Se străduia să cucerească atât zeii cât și orașele. Ea răpi o Junonă din cetatea Veii, un Jupiter din Prenesta, o Minervă din Falisqua, o Junona din Lonuvium, o Venus a Samniților și multe altele pe care nu le cunoaștem <sup>2</sup>. "Căci se obicinuia la Roma, spune un scriitor anvic <sup>3</sup>, de a face să pătrundă întrînsa religiile cetăților învinse; uneori le repartiza printre gentes, alteori le dădea un loc în religia sa natională".

Montesquieu laudă pe Romani pentru rafinamentul politicei lor abile, de a nu fi impus zeii lor popoarelor învinse. Dar aceasta era absolut contrar ideilor lor și a tuturor celor vechi. Roma cucerea zeii celor învinși, însă nu-i dădea pe ai săi. Ea păstra pentru sine protectorii săi și căuta chiar să le marească numărul. Căuta să poseadă cât mui multe culturi și cât mai mulți zei tutelari.

Cum de altfel aceste culturi și acești zei erau, în

i Titu-Liviu, I, 45. Denys, IV, 48, 49.

<sup>,</sup> Titu-Liviu, V, 21, 22; VI, 29. Ovid, Fast. III. 837, 843. Plu-tare, Paralela între istoria grecea și cea romană 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cincius, citat de Arnot, Adv. gentes, III, 38.

cea mai mare parte luați dela cei învinși, Roma era printr'înșii în comuniune religioasă cu toate popoarele. Legăturile de origină, cucerirea dreptului de connubium, a prezidenței feriilor latine, aceia a zeilor învinși, dreptul pe care pretindea că-l are să aducă sacrificii la Olimpia și la Delphi, erau tot atâtea mijloace prin care Roma își pregătia dominația. Ca toate cetățile ea avea religia sa municipală, isvorul patriotismului său; eră însă singura cetate care se servea de această religie pentru desvoltarea sa. Pe când prin religie celelalte cetăți erau izolate, Roma avea îndemânarea sau norocul s'o întrebuințeze, să atragă la dânsa totul, să stăpânească totul.

#### 3º Cum a dobîndit Roma Imperiul. (350-140 i. chr.).

Pe când Roma se desvolta astfel cu încetul, prin mijloacele pe care religia și ideile de atunci i le puneau la dispoziție, o serie de schimbări sociale și politice se desfășura în toate cetățile și în Roma chiar, transformând totdeodată guvernământul și felul de a gândi al oamenilor. Am descris mai sus această revoluție; ceeace interesează să observăm aci e faptul că ea coincide cu marea desvoltare a puterei romane. Aceste două fapte care s'au produs în acelaș timp, au avut oarecare acțiune unul asupra celuilalt. Cuceririle romane nu s'ar fi putut face cu atâta ușurință, dacă vechiul spirit municipal nu s'ar fi stins atunci pretutindeni; și putem crede de asemenea că regimul municipal n'ar fi căzut atât de curând, dacă eucerirea romană nu i-ar fi dat ultima lovitură.

In mijlocul schimbărilor care se produseseră în instituții, în moravuri, în credințe, în drept, patriotismul el însăși își schimbase natura, și acesta-i unul din faptele care contribue cel mai mult la marele progres al Romei. Am spus mai sus care era acest sentiment în primele timpuri ale cetăților. El făcea parte din religie; își iubea cineva patria, pentrucă iubea și zeii protectori, pentrucă într'însa se găsea un prytaneu, un foc sacru, serbări, rugăciuni, imnuri și pentrucă în afara ei nu existau nici zei, nici cult. Acest patriotism era și credință și pie-

tate. Când însă dominația i-a fost retrasă castei sacerdotale, acest fel de patriotism dispăru odată cu toate vechile credințe. Dragostea de patrie nu pieri complect ci luă o formă nouă.

Nu-si mai iubea cineva patria pentru religia și zeii săi; ci pentru legile, instituțiile, dreptul și siguranța pe care o acorda membrilor sai. Se vede în discursul funebru pe care Thucydide îl pune în gura lui Pericles, care sunt motivele cari fac ca Atena sa fie iubită: "Căci acest oraș vrea ca toți să fie egali în fața legii"; căci "dă oamenilor libertatea și deschide tuturor calea onorurilor; căci mențiue ordinea publică, asigură magistratilor autoritatea, protejează pe cei slabi si dă tuturor spectacole și serbări, cari sunt educația sufletului". Si oratorul termină spunând: "Iată dece răsboinicii noștri au murit ca eroii, decât să lase să li se răpească această patrie; iată dece acei cari supraviețuiesc, sunt gata să su-fere și să se devoteze ei". Omul mai are încă datorii catre cetate; dar aceste datorii nu mai decurg din acelas principiu ca altă dată. El își dă încă sângele și vieata, dar nu pentru a mai apăra divinitatea sa natională si altarul strămoșilor săi; ci pentru a apăra instituțiile de care se bucură și avantagiile pe care cetatea i le procură.

Or acest patriotism nou n'avu întocmai aceleași efecte, ca acel al epocilor vechi. Cum sufletul nu se mai îndrepta spre prytaneu, spre zeii protectori, spre pamântul sfânt. ci numai către instituții și legi și cum dealtminteri acestea, în starea de nestabilitate în care se găseau atunci toate cetățile, se schimbau des, patriotismul deveni un sentiment variabil și neconsistent, care depinse de împrejurări și care fn supus acelorași fluctuații ca și guvernământul însuși. Patria nu mai era iubită, decât dacă iubeau regimul politic care prevala acolo într'un anunit moment; acel care găsea legile rele n'avea nimic care sa l lege de cetate.

Patriotismul municipal slabește astfel și dispare din suflete. Părerile fiecărui om îi fură mai sacre decât patria sa și triumful facțiunei sale îi fu mai scump decât măreția sau gloria cetății. Fiecare ajunse să prefere ora-

sului său natal, daca nu găsește într'însul instituții pe plac, oricare alt oras unde găseste aceste instituții în vigoare.

Atunci au început să emigreze mai lesne. Exilul e mai putin temut. Ce-i mai interesa atunci faptul că erau exclusi din prytaneu si lipsiti de apă lustrală? Se obicinuiau cu usurință să nu se mai gândească deloc la zeii protectori si să se lipsească si de patrie.

De aci până la a se înarma împotriva ei, nu era cale prea lungă. S'au aliat cu unele orașe inamice pentru a face să triumfe partidul lor în cetate. Între doi Argieni unul dorea un guvernământ aristocratic si deci îi era mai dragă Sparta decât Argos, celalt prefera democrația, deci iubia Atena. Nici unul nici celalt nu tineau prea mult la independența cetății lor, și nu le era desagreabil să se socotească supușii unui alt oraș, cu condiția ca acesta să sustină partidul lor în Argos. Vedem limpede în Thucydide și'n Xenophon că această predispoziție a spiritelor nascu si făcu să dureze atât de mult rasboiul poloponesiac. La Plateea cei bogati erau de partea Thebei si a Lacedemoniei, democratii de partea Atenei. La Corcira partidul popular era pentru Atena și aristocratia pentru Sparta<sup>1</sup>. Atena avea aliate în toate orașele din Pelopones și Sparta în toate orașele ioniene. Thucydide și Xenophon se potrivesc atunci când spun că nu exista nici o cetate în care partidul popular să nu fie favorabil Atenienilor si aristocratia Spartanilor. Acest răsboi reprezintă o sforțare generală pe care o fac Grecii pentru a stabili pretudindeni o aceiasi constitutie. odata cu hegemonia unui oraș; unii însă doresc aristocrația sub protecția spartană, alții democrația cu sprijinul Atenei. Se întâmplă acelas lucru și în timpul lui Filip. Partidul aristocratic din toate orașele dorea dominatia Macedoniei. In timpul lui Filopemen, rolurile erau intervertite, însă sentimentele rămâneau aceleași. Partidul popular primea dominația macedoneană si toți

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thucydide, III, 69-72; IV, 46-48; III, 82. 7 Thucydide, III, 47. Xenophon, Helenicele, VI.

cei care erau pentru aristocrație se alăturau de liga acheană. Astfel dorințele și afecțiunile camenilor nu mai aveau cetatea drept obiect. Erau foarte puțini Greci care să fie gata să sacrifice independența municipala, pentru

a putea avea constitutia pe care o preferau.

Cât despre oamenii cinstiți și scrupuloși, neînțelegerile perpetue al căror martor erau, îi desgustau de regimul municipal. Ei nu puteau să iubească o societate în care trebuia să te lupți în fiecare zi, unde săracul și bogatul se răsboiau vecinic, și unde vedeau alternând mereu violențele populare și răsbunările aristocratice. Voiau să scape de un regim care, după ce produsese adevărată măreție, nu mai producea decât suferinte și ură. Incepură să simtă nevoia să iasă din sitemul municipal și să ajungă la altă formă de guvernământ decât cetatea. Multi oameni se gândeau cel puțin să stabilească mai presus de cetăti, un fel de putere suverană, care să vegheze la mentinerea ordinei si care să silească pe aceste mici societăți turbulente să trăiască în pace. Astfel Focion, un bun cetătean, sfătuia pe compatrioții săi să primească autoritatea lui Filip, și le promitea cu acest pret pacea si siguranta.

In Italia lucrurile se petreceau la fel. Cetățile din Latium sau cele etrusce și Sabine, erau turburate de aceleași revoluții și aceleași lupte și dragostea de cetate dispărea. Ca și în Grecia fiecare se apropia bucuros de un oraș străin, pentru a face să prevaleze părerile sau interesele

sale, în cetate.

Aceste stări de spirit făcură norocul Romei. Ea sprijini pretutindeni aristocrația și pretutindeni aristocrația fu aliata sa. Să cităm câteva exemple. Gens Claudia, părăsi teritoriul Sabin în urma certurilor interne și se duse la Roma, pentru că prefera instituțiile romane acelora ale patriei sale. În aceiași epocă multe familii latine emigrară la Roma, pentrucă nu mai simpatizau regimul democratic din Latium și pentru că Roma restabilise tocmai dominația patriciatului. La Ardeea aristocrația și plebea fiind în luptă, plebea chemă pe Volsci

<sup>1</sup> Denvs, VI, 2,

în ajutorul său și aristocrația predă cetatea în mâinile Romanilor. Etruria era cuprinsă de neînțelegeri. Veii răsturnase guvernământul său aristocratic; Romanii o atacară și celelalte societăți etrusce în care mai domina încă aristocrația sacerdotală, refuzară să vie în ajutorul Veienilor. Legenda adaugă că în acest răsboi Romanii răpiră un aruspiciu veian și îl făcu să le încredințeze oracolele care le asigurau victoria. Această legendă nu ne lasă ea oare să întrezărim că preoții etrusci deschiseră crasul Romanilor?

Mai târziu, când Capua se revoltă împotriva Romei, se observă cum cavalerii, adică corpul aristocratic nu luă parte la această revoluție <sup>2</sup>. In 313, cetățile Ausona, Sora, Minturna, Vescia, fură predate Romanilor de partidul aristocratic <sup>8</sup>. Atunci când Etruscii se coalizară împotriva Romei, această înseamnă că se stabilise și la dânșii guvernul popular; singură cetatea Aretium refuză să intre în această coaliție; căci aristocrația prevala încă în Aretium <sup>8</sup>. Când Anibal se afla în Italia toate cetățile erau agitate; însă nu era vorba de independență; îm fiecare cetate aristocrația era de partea Romei și plebea pentru Cartaginei <sup>8</sup>:

Felul în care era guvernată Roma ne poate lămuri această preferință constantă pe care aristocrația o avea pentru dânsa. Seria revoluțiilor se desfășura ca și în toate cetățile, mai încet însă. În 509 când cetățile latine aveau acum tyrani, o reacțiune patriciană reuși în Roma. Democrația se ridică apoi, dar cu încetul, cu multă mă-

sură, și moderație.

Guvernământul roman fu deci mai mult timp aristocratic decât ori care altul și putu să fie mult timp speranta partidului aristocratic.

<sup>1</sup> Titu-Liviu, IV, 9, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Livia, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Titu-Liviu, IX, 24, 25.

<sup>4</sup> Titu-Liviu, IX, 32; X, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Titu-Liviu, XIII, 13, 14 și 39; XXIV, 2: Unus velut morbus invasorat omnes Italiae civitates ut plebs ab optimatibus dissentiret, sonatus Romanis faveret, plebs ad Poenos rem traheret.

E adevărat că democratia sfârsi prin a esi biruitoare la Roma; însă chiar și atunci procedeele am putea numi artificiile de guversi aceiace nământ rămaseră azistocratice. In comitiile centuriate voturile erau repartizate după bogăție. Si se întâmplă aproape la fel si în conditiile de triburi. De drent. nicio deosebire de bogăție nu era admisă; de fant, clasa săracă fiind închisă în patru triburi urbane, n'avea decât patru sufragii să opună celor treizeci și unu ale clasei proprietarilor. De altfel, nimic nu era mai liniștit, de-obicei, decât aceste întruniri. Nimeni nu vorbea afara de prezident sau de acela căruia i se dădea cuvântul. Oratorii nu erau ascultații; se discuta foarte puțin; totul se reducea de cele mai multe ori în a vota prin da sau nu si a socoti voturile. Această ultimă operație fiind foarte complicată, cerea mult timp și multă liniste. Trebuie să adăugăm că Senatul nu se reînoia în toti anii, ca în cetățile democratice ale Greciei, Legal, el era compus la fiecare cinci ani (un lustru) de censori; în realitate, listele erau foarte asemănătoare dela un lustru la altul și membrii excluși erau o raritate; astfel că Senatul era un corp viager, care se recruta aproape singur si unde se poate observa că deobicei fii succedau părintilor lor. Era în adevăr un corp oligarhic.

Moravurile erau și mai aristocratice încă decât instituțiile. Senatorii aveau locuri rezervate la teatru. Bogații singuri serveau în cavalerie. Gradele în armată erau în mare parte rezervate tinerilor din familiile mari; Scipio nu avea încă 16 ani când comanda un escadron.

Dominația clasei bogate se susținu la Roma mai mult timp decât în oricare alt oraș. Aceasta din două cauze. Una că s'au făcut cuceriri mari, iar câștigurile au fost ale

Pliniu, XIV, 1, 5: Senator, censu legi, judex fieri censu, magistratum ducemque nikil magis exornare quam censum. Ceiace Pliniu spune aci nu se aplică numai ultimelor timpuri ale republicei. La Roma a existat întotdeauna un cens pentru Senator, un cens pentru cavaler şi chiar pentru a fi legionar; de tudată ce a existat un corp de judecători, a trebuit să fie cineva bogat ca să facă parte dintr'insul, astfel că dreptul de a judeca a fost întotdeauna privilegiul claselor superioare.

clasei bogate; toate pământurile răpite celor învinși fură date în posesiunea ei; ea luă în stăpânire și comerțul țărilor eucerite, și-și adăugă enormele beneficii ale încasărei impozitelor și ale administrației provinciilor. Aceste familii, îmbogățindu-se astfel cu fiecare generație, deveniră cu timpul enorm de bogate și fiecare dintre ele însemna o putere față de popor. Cealaltă cauză era că Romanul, chiar și cel mai sărac, avea un respect înăscut pentru bogăție. Atunci când adevărata clientelă dispăruse de multă vreme, ea fu reînviată sub forma unui omagiu adus marilor averi; și se stabili obiceiul ca proletarul să meargă în fiecare dimineață să-i salute pe cei bogați și să le ceară hrama zilnică.

Aceasta nu însemnă că lupta dintre bogați și săraci nu a fost și la Roma ca în toate părțile. Ea însă n'a început decât în timpul Grahilor, adică după ce cucerirea era aproape terminată. De altfel această luptă n'a avut niciodată la Roma caracterul violent pe care-l avea pretutindeni. Poporul de jos din Roma nu invidia cu prea multă tarie bogăția; ajută slab pe Grahi; nu voi să creadă că acești reformatori lucrau pentru binele lui, și-i părăsi în momentul decisiv. Legile agrare, înfăți-ate de atâtea ori celor bogați ca o amenintare, lasara intodeauna poporul destul de indiferent și nu-l agitară decât la suprafață. Se vede foarte bine de aci că ei nu doreau cu prea multă tărie să posede pământuri; de altfel dacă i se oferea împărțirea pământului public, adica a domeniilor statului, el nu avea gândul să despoaie pe cei bogați de proprietățile lor. Jumătate, dintr'un respect învechit, și jumătate din obicinuința de a nu face nimic, îi era drag să trăiască alături și la umbra celor bogați.

Această clasă avu cumințenia să admită într'însa familiile cele mai importante, din orașele supuse sau aliate. Tot ceiace era bogat în Italia ajunse, puțin câte puțin, să formeze clasa bogată dela Roma. Acest corp crescu mereu ca importanță și fu stăpân al statului. Exercită singur magistraturile, pentrucă ele costau mult, trebuind să fie cumpărate; și singur compunea Senatul,

pentrucă era nevoe de un cens foarte ridicat, pentru a putea fi senator. Astfel am văzut producându-se acest fapt ciudat. că în potriva legilor care erau democratice, se formă o noblețe și că poporul, care era atotputernic, suferi ca ea să se ridice deasupra lui și nu-i făcu niciodată o opoziție adevărată.

Roma era deci în secolul al III-lea și al doilea înaintea erei noastre, orașul cel mai aristrocratic guvernat din Italia și Grecia. Să observăm că, dacă în afacerile interioare, Senatul era obligat să menajeze poporul, în ceeace privea politica externă era stăpân absolut. El era acela care primea ambasadorii, care încheia alianțele, care ratifica actele generalilor, care determina condițiile puse celor învinși; fapte care, pretutindeni aiurea, erau în atribuțiile adunării populare. Străinii, în legăturile lor cu Roma, n'aveau deci niciodată aface cu poporul; ei n'auzeau vorbindu-se decât despre Senat și erau întreținuți în ideia că poporul n'avea nici o putere. Iată părerea pe care un Grec o exprima lui Flamininus: "In tara voastră, spune el, bogăția guvernează și totul îi este supus" <sup>1</sup>.

A rezultat de aci că în toate cetățile aristocrația își îndrepta ochii spre Roma, se bizuia pe dânsa, o lua drept protectoare și se lega de soarta ei. Aceasta era cu atât mai mult îngăduit, cu cât Roma nu era pentru vimeni un oraș străin: Sabini, Latini, Etrusci, vedeau într'însa un oraș sabin, latin sau etrusc, și Grecii credeau că regăsesc într'însa Greci.

De îndată ce Roma se înfățișă Greciei (199 înaintea lui Christ), aristocrația i se supuse. Aproape nimeni atunci nu-și închipuia că s'ar putea face alegere între independență și supunere. Pentru cea mai mare parte dintre oameni, nu era vorba decât de partidul aristocratic sau cel popular. În toate cetățile, acesta era de partea lui Filip, a lui Antiohus, sau a lui Perseu, celalt de partea Romei. Putem vedea în Polybiu și în Titu-Liviu că dacă în 198 Argos își deschide porțile Macedonenilor, o face

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, XXIV, 31.

pentrucă poporul domina acolo; și anul următor partidul celor bogati dădu Opuntul Romanilor; la Acarmanieni aristocrația făcu un tratat de aliantă cu Roma, însă în anul următor acest tratat este rupt, pentrucă între timp democrația a reluat conducerea; Teba este aliată cu Filip atâta vreme cât partidul popular e cel mai puternic și se apropie de Roma deîndată ce aristocrația devine stăpână. La Atena, la Demetriada, la Foceea, poporul este ostil Romanilor; Nabis, tyranul democrat, poartă răshoi împotriva lor; liga Acheană, atât timp cât este guvernată de aristocrație, le este favorabilă; oameni ca Filopemen și Polybiu, doresc independența națională, preferă însă dominația romană democrației; chiar și liga acheană la un moment dat, e stăpânită de partidul popular; și din acest moment liga e dușmana Romei. Diaeos și Critolaos sunt totdeodată căpeteniile partidului popular și generalii Ligei împotriva Romanilor; combat cu vitejie la Scarpeea și Leucopetra, poate mai puțin pentru independența Greciei cât pentru triumful democrației.

Asemenea fapte ne spun destul de limpede cum Roma, fără a face eforturi mari, a obținut imperiul. Spiritul municipal dispărea puțin câte puțin. Dragostea de independență devenea un sentiment foarte rar și camemii erau cu totul legați intereselor și pasiunilor de partid. Pe nebăgate de seamă cetatea era uitată. Barierile care despărțiseră odinioară orașele și făcuseră din ele tot atâtea mici lumi deosebite, al căror orizont mărginea dorințele și gândurile fiecăruia, cădeau una după alta. Nu se mai deosebea, în toată Italia și în toată Grecia, decât două grupuri: de o parte clasa aristocratică, de alta partidul popular; una dorea dominația Romei. celalt o respingea. Aristocratia învinse si Roma dobîndi imperiul.

### 4º Roma distruge pretutindeni regimul municipal.

Instituțiile cetății antice fuseseră slăbite și epuizate printr'o serie de revoluții. Dominația romană a avut drept prim rezultat faptul că le-a distrus complect și a sters și ceiace mai rămăsese dintrânsele. Putem vedea acest lucru, dacă observăm în ce condiție căzură popoarele pe măsură ce fură supuse de Roma.

Trebuie mai întâi să înlăturăm din spiritul nostru, toate obiceiurile politicei moderne si ne reprezentăm popoarele intrând unul după altul în statul roman, așa după cum în zilele noastre provinciile cucerite sunt anexate unui stat care primind acesti noi membrii își lărgește limitele. Statul roman, civitas romana, nu se mărea prin cuceriri; nu cuprindea decât tot familiile care figurau în ceremonia religioasă a censului. Teritoriul roman, ager romanus nu se întindea mai departe: ci rămânea închis în limitele imuabile pe care i le trăsese regii și pe care ceremonia Ambarvalilor le sanctifica în fiecare an. Două lucruri numai se măreau cu fiecare cucerire: era dominatia Romei, imperium romanum si teritoriul apartinând statului roman, ager publicus

Atât timp cât a durat republica nu i-a venit nimănui în gând că Romanii și celelalte popoare ar putea să formeze o aceiași națiune. Roma putea foarte bine să primească la dânsa individual câtiva învinsi să-i găzduiască în cetate și să-i transforme cu timpul în Romani: ea însă nu putea să asimileze o întreagă populație străină cu populatia sa si un întreg teritoriu cu teritoriul său. Aceasta nu tinea de politica particulară a Romei, ci de un principiu constant în antichitate, principiu de care Roma s'ar fi despărțit mai bucuros decât oricare alt oraș, de care însă nu se putea emancipa în întregime. Prin urmare, atunci când un popor era supus, el nu intra în statul roman, in civitate, ci numai sub dominatia romană, in imperior. Nu se unea cu Roma, asa cum astăzi provinciile sunt unite cu Capitala; între dânsa și popoare, Roma nu cunoștea decât două feluri de legături: supunerea sau alianța (dedititii și socii).

Ni s'ar părea după acestea că instituțiile municipale puteau supravețui la cei învinși și că lumea putea fi un vast ansamblu de cetăți deosebite între dânsele și având în fruntea lor o cetate stăpână. Or, nu era așa. Cucerirea romana avea de efect să săvârșească în interiorul fiecărei cetăți, o adevărată transformare.

Deoparte erau supușii, deditiții, adică acei care pronunțaseră formula deditio, predaseră poporului roman "persoana, zidurile, pământurile, apele, casele, templele și zeii lor". Renunțaseră deci nu numai la guvernamântul lor municipal, ci și la tot dreptul lor privat. Din acest moment acești oameni nu mai formează între ei un corp politic; nu mai au nimic din ceiace se cheamă societate regulată. Orașul lor putea să rămână în picioare, cetatea însă dispăruse. Dacă continuau să trăiască împreună, o făceau fără să aibe instituțiuni, legi, sau magistrați. Autoritatea arbitrară a unui praefectus trimis de Roma, menținea între dânșii ordinea materială.

De altă parte erau aliații, foederatii sau socii. Erau tratati mai bine. In ziua în care intraseră sub dominația romană, se stipulase că-si păstrau regimul lor municipal si vor rămâne organizați în cetăți. Ei continuau să aibă deci în fiecare oraș, o constituție proprie, magistraturi, un Senat, un prytaneu, legi și judecători. Orasul trecea drept independent si părea că nu are alte legături cu Roma decât acele ale unui aliat. Totuși, în termenii tratatului, care fusese redactat în momentul cuceririi. Roma întrodusese această formulă: Majestatem populi romani comiter conservato 2. Aceste cuvinte stabileau dependenta cetății aliate față de cetatea stăpână și cum erau foarte vagi, rezulta dintr'însele că măsura acestei denendente era întotdeauna la voia celui mai tare. Aceste orașe, care erau numite libere primeau ordine dela Roma, ascultau de proconsuli și plăteau impozite publicanilor; magistrații lor dădeau socoteală guvernatorului provinciei, care primea deasemenea și apelurile judecă-torilor lor 8. Ori, astfel era natura regimului municipal

Titu-Liviu I, 38; VII, 31; IX, 20; XXVI, 16; XXVIII, 34. Cicero, de lege agr. I, 16; II, 82. Festus, V Praefecturae.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cicero, Pro Balbo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Titu-Liviu XLV, 18. Cicero, Ad Att., VI, 1; VI, 2 Apian, Răsboaiele civile I, 102. Tacit XV, 45.

la cei vechi, încât era nevoe sau de o independență complectă, sau să înceteze de a mai exista. Intre menținerea instituțiilor cetății și subordonarea unei puteri străine, era o contrazicere, care nu apare poate destul de limpede în ochii celor moderni, care însă trebuia să impresioneze pe toți oamenii acestei epoci. Libertatea municipală si stăpânirea Romei nu se puteau concilia; prima nu putea să fie decât o aparență, o minciună sau un amuzament bun să distreze oamenii. Fiecare din aceste orase trimetea aproape în fiecare an o deputațiune la Roma si afacerile sale cele mai intime si mai minutioase erau aranjate în Senat. Ele mai aveau încă și magistrații lor municipali, arhonți și strategi, aleși în mod liber; arhontele însă nu avea altă ocupație decât să-si înscrie numele în registrele publice, pentru a însemna anul si strategul, odinioară sef al armatei si al statului, nu mai avea decât grija drumurilor si inspectia pietelor 1. Instituțiile municipale dispăreau astfel și la popoarele aliate ca si la cele supuse; era numai deosebirea că primele mai păstrau înca formele exterioare. La drept vorbind, cetatea, asa cum o concepuse antichitatea, nu se mai întâlnea decât la Roma?.

De altfel, Roma distrugând pretutindeni regimul cetății nu-l înlocuește cu nimic. Popoarelor cărora le distrugea instituțiile, nu le dedea altele în loc. Nici nu se gândea măcar să creieze instituții noui pe care să le poată utiliza. Nu dădu niciodată o constituție popoarelor cari compuneau imperiul și nu știu să stabilească reguli fixe pentru a-i guverna. Chiar autoritatea pe care o executa asupra lor n'avea un caracter de regularitate. Cum aceste popoare nu făceau parte din Statul, din cetatea sa, ea n'avea asupra lor nici o acțiune legală. Supușii săi îi erau străini; de aceia avea față de dânsii această pu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Filostrate, Viața Sofiștilor, I, 23. Boeek, Corp. inscr., passim. 
<sup>2</sup> Mai târziu Roma a ridicat pretutindeni regimul municipal, însă trebue să înțelegem că acest regim municipal al imperiului nu semăna decât în aparență cu acel al timpurilor anterioare; n'avea nici principiile, nici spiritul acestuia. Cetatea galică sau greacă din secolul Antoninilor este cu totul alteeva decât cetatea antică.

tere neregulată și nelimitată pe care o dădea cetățeanului anticul drept municipal în privința străinilor sau inamicilor. Pe acest principiu se bază multă vreme administrația romană și iată cum proceda.

Roma trimetea pe unul din cetătenii săi într'o țară; această țară devenea provincia acestui om, adică rămânea în grija și în sarcina sa, era o afacere personală; acesta era sensul cuvântului provincia în vechea limbă. In acelas timp conferea acestui cetătean imperium; aceasta însemna că se deposeda în favoarea lui și pentru un timp determinat, de suveranitatea pe care o poseda asupra țărei. De atunci acest cetățean reprezintă în persoana sa toate drepturile republicei, și cu acest titlu era stăpân absolut. Hotăra cifra impozitelor; exercita puterea militară; împărțea justiția. Raporturile sale cu supușii s u aliații nu erau regulate de nici o constituție. Când judeca, o făcea după propria sa voință; nici o lege nu putea să i se impună lui, nici legea provincialilor. deoarece era Roman, nici legea romană, deoarece judeca provinciali. Pentru ca să fi putut exista legi între dânsul și administrații săi, ar fi trebuit ca să le facă el însuși: căci numai el singur se putea lega. Astfel. imperium, demnitatea cu care era învestit, cuprindea și puterea legislativă. De aci vine faptul că guvernatorii avură dreptul și contractară obiceiul de a publica, odată cu intrarea lor într'o provincie, un cod de legi, pe care îl numeau edict, și căruia se angajau moralmente să se conforme. Cum guvernatorii se schimbau în fiecare an însă. codurile se schimbară de asemenea, prin faptul că legea nu isvora decât din voința omului momentan învestit cu imperium. Acest principiu era atât de riguros aplicat încât atuncea când o judecată fusese începută de un guvernator, fără să fi putut să fie executată în între-gime în momentul plecărei sale din provincie, sosirea noului succesor anulà de plin drept această judecată și pro-cedura trebuia să fie reîncepută 1.

Atât era de importantă omnipotența guvernatorului.

<sup>4</sup> Gaius, IV, 103-106.

El era legea personificată. Atunci când provincialii voiau să invoace justiția romană împotriva instanțelor și crimelor sale, ei nu o puteau face decât dacă găseau un cetățean roman care să le servească de patron. Căci ei însiși n'aveau dreptul de a apela la legea cetăței și nici să se adreseze tribunalelor sale. Erau străini; limbagiul juridic și oficial îi numea peregrini; tot aceia ce spunea legea despre hostis continua să le fie aplicat și lor.

Situația legală a locuitorilor imperiului apare limpede în scrierile jurisconsulților romani. Se vede că popoarele sunt considerate ca nemai având legile lor proprii și nici pe cele romane. Pentru dânșii dreptul nu există deci sub nici un aspect. In ochii jurisconsultului roman provincialul nu e nici sot, nici tată, adică legea nu-i recunoaște nici puterea maritală, nici autoritatea părin-tească. Proprietatea nu există pentru dânsul; există chiar o îndoită imposibilitiate în privinta dreptului de proprietate: imposibilitate, din cauza condiției personale, căci nu este cetătean roman; imposibilitate, din cauza situației pământului său, căci nu este pământ roman, și legea nu admite proprietate complectă decât în limitele lui ager romanus<sup>2</sup>. Asa jurisconsulții ne informează că pământul provincial nu-i niciodată proprietate privată, iar namenii nu pot avea decât posesiunea și uzufructul 3. Ori reea ce spun în secolul al doilea al erei noastre, despre pământul provincial, s'a putut aplica și pământului italic, mai înainte ca Italia să fi obținut dreptul de cetate romană, după cum vom vedea îndată.

E deci cunoscut faptul că popoarele, pe măsură ce intrau în imperiul Roman, pierdeau religia municipală, guvernământul și dreptul lor privat. Putem foarte bine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Asupra instituției patronajului și a clientelei aplicat orașelor supuse și provinciilor, vezi Cicero: De officiis II, 11; In Cacilium 4; in Verrem, III, 18; Denys, II, 11; Titu-Liviu, XXV, 29; Valeriu Maxim, IV, 3, 6; Appian, Răsboaiele civile, II, 4.

<sup>2</sup> Și mai târziu asupra lui ager italicus.

<sup>3</sup> Gaius, II, 7: in provinciali solo dominium populi romani est. Cf. Cicero, pro Flacce, 32.

crede că Roma îmblânzeà în practică partea destructivă pe care o continea supusenia. Astfel vedem foarte bine că, deși legea romană nu recunoaște autoritatea părin-tească, totuși o lasă să subziste în moravuri. Dacă nu i se îngăduia unui oarecare om să se numească proprietarul pământului, totuși i se lăsa posesiunea: își cultivà pământul, îl vindeà, îl lăsă moștenire.

Nu se spuneà despre acest pământ că ar fi al său ci ca și al său, pro suo. Nu erà proprietatea sa, dominium, ci făceà parte din bunurile sale, in bonis 1. Roma imaginà astfel în folosul supusului o sumă de artificii de limbaj. Desigur geniul roman, chiar dacă traditiile municipale îl împiedicau să facă legi pentrur cei învinși, nu putea totuși să suporte ca societatea să fie amenințată de disolvare. În principiu ei erau puși în afara dreptului, de fapt ei trăiau ca și cum ar fi avut unul. În această situație, fără toleranța învingătorului, toate instituțiile celor învinși erau lăsate în părăsire și legile lor amenintau să dispară. Imperium romanum, prezintă mai ales sub regimul republican si senatorial acest ciduat spectacol: o singură cetate rămânea în picioare și păstrà instituțiile și dreptul ei; restul, adică optzeci de milioane de suflete, ori n'aveau nici un fel de lege, ori cel putin n'aveau din acele cari să fi fost recunoscute de cetatea stăpână. Lumea, pe atunci nu erà de cât un haos; forta însă, arbitrariul, conventiunea, în lipsa unor legi si principii. sustineau singure societatea.

Acesta fu efectul cuceririi romane asupra popoarelor cari deveniră succesiv prada lor. In cetate, totul decăzu: mai întâi religia, apoi guvernământul și însfârșit dreptul privat; toate institutifle municipale, sdruncinate de mult timp, fură însfârșit desrădăcinate și desființate. Dar nici o societate religioasă, nici un sistem de guvernare nu înlocuia imediat tot ceeace dispărea. A fost o pauză între momentul când oamenii văzură dizolvându-se regimul municipal si acela în care se născu un alt mod de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gaius, I, 54; II, 5, 6, 7.

societate. Națiunea nu urmă numai decât cetății, căci imperium romanum nu semăna întru nimic unei națiuni. Era o mulțime confuză, unde nu există adevărată ordine decât într'un punct central și unde întreg restul avea numai o ordine factice și trecătoare și numai cu prețul supunerii. Popoarele supuse n'ajunseră să se constitue într'un corp organizat decât cucerind, la rândul lor, drepturile și instituțiile pe care Roma voia să le păstreze pentru dânsa; pentru aceasta, trebuiră să intre în cetatea romană, să-și facă acolo un loc, să se îndese. s'o transforme și pe dânsa, astfel ca să facă din ele și din Roma un singur corp. Fu o operă lungă și grea.

# 5º Popoarele supuse intră pe rând în cetatea romană.

Am văzut cât de vrednică de plâns era condiția de supus al Romei și cât de mult trebuia să fie învidiata situația de cetățean. Nu numai vanitatea avea de suferit; ci și interesele cele mai scumpe și mai reale. Cine nu era cetățean roman, nu era socotit nici soț nici tată; legal, nu putea fi nici proprietar, nici moștenitor. Așa de marc era valoarea titlului de cetățean roman, încât fără dânsul erai înafara dreptului, iar prin el intrai în societatea regulată. Astfel, acest titlu deveni obiectul celor mai vii dorințe ale oamenilor. Latinul, Italianul, Grecul, mai târziu, Spaniolul și Galul nădăjduiră să devină cetățeni români, singurul mijloc de a avea drepturi și a însemna ceva. Toți, unul după altul, aproape în ordinea în care intraseră sub imperiul Romei, luptaseră ca să intre în cetatea romană și, după lungi sforțări, reușiră.

Această înceată întroducere a popoarelor în Statul roman este ultimul act al lungii istorii a transformării sociale a celor vechi. Pentru a observa acest mare eveniment în toate fazele sale succesive, trebuie să-l vedem de când începe: din secolul al patrulea înainte de era noastră.

Latium fusese supus; din cele patruzeci de mici popoare care-l locuiau, Roma exterminase jumătate, despuiase pe câteva de pământurile lor și lăsase altora țitlul de aliate. În 340 acestea observară că alianța era în întregime în detrimentul lor, că erau obligate să asculte în totul și că erau condamnate să risipească, în fiecare an, sângele și banii lor, numai pentru profitul Romei. Atunci se coalizara; Seful lor Annius formulă astfel reclamațiile lor în Senatul Romei: "Să ni se dea egalitatea; să avem aceleasi legi; să formam cu voi un singur Stat, una civitas; să avem un singur nume și sa ni se spună și noua Romani". Annius enunța astfel, din anul 340, dorința pe care toate popoarele imperiului au conceput-o unul după altul, lucru care nu se va realiza complect decât după cinci secoli jumătate. Atunci o astfel de părere era cu totul noua, cu totul neasteptată; Romanii o declarară mosntruoasă și criminală; era, în adevăr, contrară vechii religii și vechiului drept al cetăților. Consulul Manlius răspunse că dacă s'ar întâmpla ca o astfel de propunere să fie primită, el consulul, ar omorî pe cel dintâi Latin care ar veni în Senat; apoi, întorcân-du-se către altar, lua zeul de mărturie, zicând: "ai auzit-Jupiter, vorbele nelegiuite cari au ieșit din gura acestui om! Ai putea tu să îngădui, zeule, ca un străin să vină să se așeze în templul tău sfânt, în calitate de senator, de consul?". Manlius exprimă astfel vechiul sentiment de repulzie care despărțea pe cetățean de străin. Era orga-nul anticei legi religioase, care prescria ca străinul să fie detestat de oameni, pentrucă era urît de zeii cetății. Ii părea imposibil ca un Latin să fie senator, pentrucă locul de reuniune al Senatului era un templu si pentrucă zeii romani nu puteau suferi în sanctuarul lor prezența unui străin .

Se iscă rasboiu; Latinii, învinși, facură deditio, adică predară Romanilor orașele lor, culturile, legile, pământurile. Situația lor era crudă. Un consul spunea în Senat că, dacă nu voiau ca Roma să fie înconjurată de un vast pustiu, trebuia reglementată soarta Latinilor cu oarecare elemență. Titu-Liviu nu ne explică clar ce s'a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titu-Liviu, VIII, 3, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Titu-Liviu, VIII, 5; legenda adaugă că autorul unei propuneri așa de nelegiuite, așa de contrară vechilor principii ale religiei poliade, fusece izbit de zei de o moarte subită, la ieșirea din curie.

făcut; dacă voim să-l credem. se dădu Latinilor dreptul de cetate romană; dar fără a cuprinde, în ordinea politică, dreptul de vot, nici în ordinea civilă, dreptul de căsătorie; se poate semnală, în afară de aceasta, că acești noui cetățeni nu erau socotiți în cens. Se vede foarte bine că Senatul înșela pe Latini, dându-le numele de cetățeni romani; acest titlu ascundea o adevărată supunere, deoarece oamenii cari-l purtau aveau obligațiile cetățeanului, fără a avea și drepturile sale. Aceasta este așă de adevărat încât mai multe orașe Latine se revoltara, cerând să li se retragă acest pretins drept de cetate.

Trec o sută de ani și, fără ca Titu-Liviu să ne înștiințeze recunoaștem ușor că Roma și-a schimbat politica. Condiția Latinilor având drept de cetate fară vot și fără conubium, nu mai există. Roma le-a reluat titlul de cetățean, sau mai curând a făcut să dispară această minciună și s'a decis să dea diferitelor orașe guvernământul

municipal, legile lor, magistraturile lor.

Dar, printr'o măsură de mare dibăcie, Roma deschidea o poartă care, oricât de strâmtă ar fi fost, permitea supușilor să intre în cetatea romană. Ea dădea dreptul ca ori ce Latin care ar fi exercitat o magistratură în orașul său natal, să devină cetățean roman la expirarea însărcinării sale. De astă dată, darul dreptului de cetate era complect și fără rezervă: voturi, magistraturi, inscripție la cens, căsătorie, drept privat, toate se găsesc aici. Roma se resemna să împartă cu străinul religia sa, guvernul, legile sale; numai că. favorurile sale erau individuale și se adresau nu orașelar întregi, ci câtorva oameni din fiecare din ele. Roma nu primea în sânul său decât ceeace era mai bun, mai bogat, mai considerat în Latium.

Acest drept de cetate devine atunci prețios, mai întâi pentrucă era complect, apoi pentrucă era un privilegiu. Prin el puteai figura în comitiile celui mai puternic oraș al Italiei; puteai fi consul și comanda legiunile. Avea cu ce să satisfacă și ambițiunile cele mai modeste; grație lui se putea alia, prin căsătorie, cu o familie ro-

<sup>1</sup> Appian, Războniele civile, II, 26. Cf. Gaius, I, 95.

mană; se putea stabili la Roma și să fie acolo proprietar; putea face comerț în Roma, care devenia cea dintâi piață comercială a lumii. Putea intra în companiile publicanilor, adică să ia parte la enormele beneficii pe care le procura perceperea impozitelor sau specularea pământurilor numite ager publicus. În orice loc ar fi locuit, era proteguit foarte bine; scăpa autorității magistraților municipali și era la adăpost chiar de capriciul magistraților romani. A fi cetățean al Romei, câștigai în onoruri, bogăție, siguranță.

Latinii se arătară deci grăbiți să caute acest titlu si uzară de toate felurile de mijloace pentru a-l dobândi. În zina când Roma voi să se arate ceva mai severă, descoperi că 12.000 dintre aceștia îl obținuseră prin fraudă.

De obiceiu Roma închidea ochii, gândind că prin asta populația sa se mărea și că pierderile războiului erau reparate. Dar orașele latine sufereau; bogații lor locuitori deveniau cetățeni romani și Latium sărăcea. Împozitul, căci cei mai bogații erau scutiți, fiind cetățeni romani, devenia din ce în ce mai greu și contigentul de soldați pe care trebuia să-l furnizeze la Roma era în fiecare an din ce în ce mai greu de complectat. Cu cât era mai mare numărul acelora cari obțineau cetățenia, cu atât devenia mai grea condiția acelora cari n'o aveau. Veni un timp când orașele latine cerură ca acest drept de cetate să încetze de a fi un privilegiu.

Orașele italice cari, supuse de mai bine de două secole, erau aproape în aceiași conditiuni ca orașele latine și vedeau și dânsele pe cei mai bogați locuitori ai lor părăsindu-le pentru a deveni Romani, reclamară pentru dânsele acest drept de cetate. Soarta supușilor sau a aliaților devenise cu atât mai puțin suportabilă în această epocă, cu cât democrația romană agita atunci marea chestiune a legilor agrare. Ori principiul tuturor acestor legi era că nici supusul, nici aliatul nu puteau fi proprietari ai pământului, fără un act formal din partea cetății și că cea mai mare parte din pământurile italiene apar-

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup> Titu-Liviu, XXXIX, 3.

tineau republicii; un partid cerea ca aceste pamânturi, ccupate aproape toate de italici, să fie reluate de Stat și împărțite săracilor din Roma. Italicii erau deci amenințați de o ruină generală; simțeau puternic nevoia de a avea drepturi civile și nu le puteau avea decât devenind cetăteni romani.

Răsboiul care urmă fu numit răsboiul social; în adevăr aliații Romei luau armele pentru a nu mai fi aliați și a deveni Romani. Roma victorioasă fu totuși constrânsă să acorde ceiace i se cerea și Italicii obținură încetățenirea. Asimilați de atunci Romanilor, ei putură vota în for; în viața privată fură conduși de legile romane: dreptul lor asupra pământului le fu recunoscut și ogorul italic la fel ca și ogorul roman, putu fi stăpânit individual. Atunci se stabili jus italicum. care era dreptul nu al persoanelor italice, pentrucă italicul devenise roman, ci al pământului Italic, care deveni susceptibil de a fi posedat ca proprietate, așa ca și cum ar fi fost ager romanus.

Incepând dela această dată. Italia întreagă formă un singur Stat. Mai rămânea să se facă să intre în unitatea

romană provinciile.

Trebuie făcut o distincție între provinciile din Occident și Grecia. În Apus erau Galia și Spania care. înainte de cucerirea Romană, nu cunoscuse adevăratul regim municipal. Roma creie acest regim pentru aceste popoare, fie că dânsa nu credeà posibil să le guverneze altfel, fie că, pentru a le asimila încetul cu încetul populațiiloritalice, trebuià să le facă să străbată acelaș drum pe care îl urmase aceste popoare. Astfel se explică faptul că Împărații, cari suprimau orice viață politică la Roma, întrețineau cu grije formele libertății municipale în provincii. Se formă astfel cetăți în Galia; fiecare din ele avu Senatul său, corpul său aristocratic, magistraturile

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Astfel este numit de atunci în drept res mancipi. Ulpian, XIX, 1 Jus italicum, care exista după toate aparențele în timpul lui Cicero e menționat pentru prima dată de Pliniu, Ist. nat., 3, 25; III, 21, 139; el se aplică, printr'o extensiune naturală, teritoriului mai multor orașe situate în mijlocul provinciiior. Vezi Digeste, c. L, titlu 15.

elective; fiecare avu chiar cultul său local, Genius, divinitatea poliadă, după chipul celei care era în vechea Grecie si în vechea Italie. Ori acest regim municipal care se stabilea astfel, nu împiedeca pe oameni să ajungă la cetatca romană; din contră îi pregătea. () erarhie abil combinată între aceste orașe arăta gradele prin care ele trebuiau să se apropie pe nesimțite de Roma, pentru a se asimila în sfârsit cu dânsa. Se deosebea: 1º Aliații, care aveau un guvernământ și legi proprii și nici o legătură de drept cu cetățenii romani; 2º Coloniile care se bucurau de dreptul civil al Romanilor, fără a avea drepturile politice; 3º orașele de drept italic, adică acelea cărora favoarea Romei le acordase dreptul de proprietate complectă asupra pământurilor lor, ca și cum aceste pământuri ar fi fost în Italia; 4º orașele de drept latin, adică acele ale căror locuitori puteau, după obiceiul altădată stabilit în Latium, să devină cetăteni romani, după ce exercitaseră o magistratură municipală. Aceste doesebiri erau asa de adânci încât între persoane de două categorii diferite, nu era posibilă nici căsătoria, nici o altă relație legală. Dar împărații avură grijă ca orașele să se poate ridica, prin trecerea timpului si din treaptă în treaptă, dela condiția de supus sau de la aceea de aliat, la dreptul italic si dela dreptul italic la dreptul latin. Când un oraș ajungea aici, principalele sale familii deveniau romane, una după alta.

Grecia intră și dânsa puțin câte puțin în Statul roman. Fiecare oraș păstra mai întâi formele și mecanismul regimului municipal. În momentul cuceririi, Grecia se arătase doritoare de a-și păstra autonomia sa; îi fu lăsată și poate mai multă vreme decât voi dânsa. După câteva generații aspiră să devină romană; vanitatea,

ambiția, interesul, contribuiră la aceasta.

Grecii n'aveau pentru Roma acea ură pe care o porți deobiceiu unui stăpân străin; ei o admirau, aveau pentru dânsa admirație; din proprie inițiativă îi consacrau un cult și-i ridicau temple ca unui zeu. Fiecare oraș uita divinitatea sa poliadă și adora în locul său zeița Roma și zeul Cesar; cele mai frumoase sărbători le erau con-

sacrate si primii magistrati n'aveau functiune mai înaltă decât aceea de a celebra cu mare pompă jocurile Augustale 1. Oamenii se obisnuiau astfel să ridice ochii deasupra cetăților lor; ei vedeau în Roma cetatea prin excelență, adevărata patrie, pritaneul tuturor popoarelor. Orașul în care se născuseră li se părea mic, interesele lui nu-i preocupa, recompensele care îi erau date nu-i mai satisfăceau ambiția. Nimic nu valora cât cetățenia romană. E adevărat că sub împărati, acest titlu nu mai conferea drepturi politice; dar oferea avantagii dintre cele mai solide, pentrucă omul care-l poseda dobîndea în acelas timp dreptul de deplină proprietate dreptul de căsătorie, autoritatea părintească și întreg dreptul privat al Romei. Legile pe care fiecare le găsea în orașul său erau legi variabile și fără bază, care aveau numai o valoare de toleranță; Romanul le disprețuia și însăși Grecul le pretuia putin.

Pentru a avea legi fixe, recunoscute de toți și în

adevăr sfinte, trebuia să aibă legile romane.

Nu se vede nici Grecia întreagă, nici chiar un oraș grec care să fie cerut formal acest drept de cetate, atât de dorit; dar oamenii lucrară individual ca să-l dobîndească și Roma admise aceasta cu destulă bunăvointă. Unii îl obținură prin favoarea împăratului; alții îl cumpărară; erà acordat acelora cari dădeau trei copii societații sau cari serveau în anumite corpuri ale armatei; uneori era deajuns pentru a-l obține să fi adus grâu la Roma. Un mijloc ușor și prompt de a-l dobîndi era de a se vinde ca sclav unui cetățean roman; căci liberarea, în formele legale, ducea la dreptul de cetățean.

Omul care poseda titlul de cetățean roman nu mai făcea parte nici civilimente, nici politicește, din orașul său natal. Putea să continue să locuiască, dar era socotit străin 3; nu mai era supus legilor orașului, nu se mai su-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grecii ridicaseră temple zeiței Roma din anul 195, adică înainte de a fi cuceriți. Tacit, Annale, IV, 56; Titu-Liviu, XLIII, 6.

Suetoniu, Neron, 24. Petroniu, 57. Ulpian, III. Galus, I, 16, 17.
 Devenea strain chiar de familia sa dacă ea n'avea ca şi dân-sul dreptul de cetate. N'o mostenea. Pliniu, Paneguric, 37.

punea magistraților săi, nu mai suporta sarcinele bănești. Erà consecința vechiului principiu, care nu îngăduia ca acelaș om să aparțină în acelaș timp la două cetăți. Se întâmplă în mod natural că după câteva generații să fie în fiecare oraș, un destul de mare număr de oameni și de obiceiu erau cei mai bogați, cari să nu recunoască nici guvernământul, nici dreptul acestui oraș. Regimul municipal pieri astfel încetul, ca de moarte naturală. Veni o zi când cetatea deveni un cadru care nu mai închidea nimic, când legile locale nu se mai aplicau aproape nimănui, când judecătorii municipali nu mai avură justițiabili.

Insfârșit, când opt sau zece generații suspinară după dreptul de cetate romană și când obținuse tot ceeace valora ceva, atunci apăru un decret imperial, care-l acordă tuturor oamenilor liberi. fără deosebire.

Ceeace-i ciudat aici e că nu se poate spune cu siguranță nici data acestui decret, nici numele prințului care l-a dat. Cu oarecare aparență de adevăr i s'a făcut această onoare lui Caracala, adică unui prinț care n'a avut niciodată vederi prea înalte; dealtfel nu i se atribuie decât o simplă măsură fiscală. Nu se întâlnesc în istorie decrete mai importante decât acesta: suprimă deosebirea care exista dela cucerirea romană între poporul domnitor și popoarele supuse; făcea chiar să dispară distincția, mult mai veche, pe care religia și dreptul o pusese între cetăți. Totuși, istoricii din acest timp n'au luat notă și nici nul cunoșteau decât prin două texte ale jurisconsulților și o scurtă indicație a lui Dion Cassius 2. Dacă acest drept n'a izbit atenția contemporanilor și n'a fost observat de

1 Cicero, pro Balbo, 28; pro Archia; 5; pro Cæcina, 36. Cornellus Nepos, Atticus. 3. Grecia părăsise de mult acest principiu; dar

Roma il pastra cu credință.

<sup>2</sup> "Antoninus Pius jus romanos civitatis omnibus subjectis donavit" Justinian, Novele. 78, Cap. 5, "In orbs romano qui sunt, ex constitutione imperatoris Antonini, cives romani effecti sunt". Ulpian, in Digeste, cartea I, tit. 5, 17. Se stie dealtfel dela Spartian despre Caracala că îi plăcea să fie numit Antonin în actele oficiale. Dion Cassuis spune (LXVII, 9) despre Caracala că a dat tuturor locuitorilor imperiului dreptul de cetățenie pentru a generaliza impezitul de 20 % asupra liberărilor și succesiunilor, pe care pere-

acei cari scriau atunci istoria, aceasta înseamnă că schimbarea, a cărei expresie legală era, se terminase de mult. Inegalitatea între cetățeni și supuși se micsorase cu fiecare generație și dispăru încetul cu încetul. Decretul putu trece neobservat, sub înfățișarea unei măsuri fiscale; el proclama și trecea în domeniul dreptului ceeace era un fapt împlinit.

Titlul de cetățean începu atunci să cadă în părăsire, sau dacă mai fu încă întrebuințat, aceasta numai pentru a desemna condiția omului liber în opoziție cu a sclavului. Dela această dată, tot ceeace făcea parte din imperiul roman, din Spania până la Eufrat, formă cu adevărat un singur popor și un singur Stat. Deosebirea dintre cetăți dispăruse; aceea dintre națiune apărea destul de slab. Toți locuitorii acestui imens imperiu erau Romani; Galii își părăsiră numele lor de Gali și luară cu grabă pe acela de Romani; la fel făcură Spaniolii, la fel locuitorii din Tracia sau din Siria. Numai fu decât un singur nume, o singură patrie, un singur guvernământ, un singur drept.

Se vede astfel cât de mult s'a desvoltat cetatea romană din epocă în epocă. La origină nu conținuse decât patricieni și clienți; apoi pătrunse clasa plebee. în urmă Latinii și Italicii; însfârșit provincialii. N'a fost deajuns cucerirea ca să se înfăptuiască această mare schimbare. Trebui pentru aceasta o lentă transformare a ideilor, concesiuni prudente dar neîntrerupte, ale împăraților și zelul intereselor individuale. Atunci toate celelalte dispărură cu încetul; și cetatea romană, ultima care mai stătea în

grinit nu-l plăteau. Distincția între peregrini, Latini și cetățeni nu dispăruse în întregime; se găsește încă în Ulpian și'n cod; în adevăr părea natural ca sclavii liberți să nu devină deîndată cetățeni romani, dar să treacă prin toate vechile trepte cari despărțeau servitutea de dreptul de cetățean. Se vede încă, după anumite indicii, că deosebirea între pământurile italice și pământurile provinciale subzistă încă nultă vreme (Codex, VII, 25; VII, 31; X, 39; Digeste, cart. L, tit. 1). Astfel, orașul Tyr, în Fenicia, chiar după Caracala, se bucura prin privilegiu de dreptul italic (Digeste, cart. V, tit. 15); menținerea acestei distincții se explică prin interesul împăraților cari nu voiau să se lipsească de tributul pe care pământul provincial fl plătea fiscului.

picioare, se transformă ea însăși, de așa fel că deveni reunirea a vreo douăsprezece mari popoare sub un stăpân unic. Astfel căzu regimul municipal.

Nu intră în cadrul nostru de a spune prin ce sistem de guvernământ fu înlocuit acest regim, nici de a căuta dacă această schimbare fu la început mai mult avantagioasă decât funestă populațiunilor. Trebuie să ne oprim în momentul când vechile forme sociale, pe care le stabilise antichitatea, fură șterse pentru totdeauna.

#### CAPITOLUL III

# Creștinismul schimbă condițiile guvernământului.

Victoria creştinismului înseamnă sfârșitul societății antice. Cu religia nouă se termină această transformare socială pe care am văzut-o începând cu șase, șapte secole înainte.

Pentru a ști cât de mult au fost atunci schimbate regulele esențiale ale politicei, e deajuns să ne amintim că vechea societate fusese construită printr'o veche religie, a cărei principală dogmă era că fiecare zeu proteguia exclusiv o familie sau o cetate și nu exista decât pentru dânsa. Era timpul zeilor casnici și a divinităților poliade. Această religie dăduse naștere dreptului: relațiile între oameni, proprietatea, moștenirea, procedura, totul era condus, nu de principiile echității naturale, ci de dogmele acestei religii și în vederea nevoilor cultului său. Dânsa stabilise un guvernământ printre oameni: al tatălui în familie, al regelui sau al magistratului în cetate. Totul venise dela religie, adică dela părerea pe care omul și-o făcuse despre divinitate. Religie, drept, guvernământ erau confundate și nu fuseseră decât un singur lucru sub trei înfătisări diferite.

Am căutat să punem în lumină acest regim social al celor vechi, în care religia era stăpână absolută în viața privată și în viața publică: în care Statul era o comunitate religioasă, regele un pontif, magistratul un preot, legea o formulă sfântă; unde patrictismul era pietate, exilul o excomunicare; unde libertatea individuală era

necunoscută, omul era aservit Statului prin sufletul său, prin corpul său, prin bunurile sale; unde ura era obligatorie contra străinului, unde noțiunea dreptului și a datoriei, a justiției și a afecțiunii, se oprea la porțile cetății; unde asociația umană era în mod necesar mărginită într'o anumită circonferință împrejurul unui pritaneu, și unde nu se vedea posibilitatea de a funda societăți mai mari. Acestea fură trăsăturile caracteristice ale cetăților grecești și italice în timpul unei perioade a istoriei lor.

Dar, încetul cu încetul, am văzut-o, societatea se modifică. Schimbări se înfăptuiră în guvernământ și în drept ca și 'n credințe. În cei cinci secoli cari precedară creștinismul, alianța nu mai era așa de întinsă între religie deoparte, drept și politică, de alta. Sfârșitul claselor oprimate, răsturnarea clasei sacerdotale, opera filosofilor, progresul gândirii, sdruncinase vechiul principiu al asociației umane. Se făcuse neîncetate sforțări pentru a se libera de imperiul acestei vechi religii, în care omul nu mai putea să creadă; dreptul și politica, ca și morala, se desprinseseră puțin câte puțin de legăturile lor.

Numai că, acest fel de divort se tragea din dispariția vechii religii; dacă dreptul și politica începeau să fie întrucâtva independente, aceasta se explică prin faptul că oamenii nu mai aveau credință; dacă societatea nu mai cra guvernată de religie, aceasta depinde mai ales de faptul că religia nu mai avea tărie. Ori, veni o zi când sentimentul religios recăpătă viață și vigoare și când, sub forma creștină, credința puse din nou stăpânire pe imperiul sufletului. Nu trebuia oare să reapară vechea confuzie a guvernământului și a sacerdoțiului, a credinței și a legei?

Cu creștinismul, sentimentul religios a fost nu numai reaprins, ci a luat o expresiune mai înaltă și mai puțin materială. În timp ce altă dată se crease zei din sufletul uman sau din marele forțe fizice, se începu să se conceapă Dumnezeu ca adevărat străin în esența sa, de natura umană de o parte, a lumii de cealaltă. Divinul fu în mod

hotărît așezat în afară de natura vizibilă și mai presus de dânsa. In timp ce altă dată fiecare om își făcuse zeul său, și erau atâția zei câte familii și cetăți. Dumnezeu apăru atunci ca o ființă unică, imensă, universală, singură însufleținând lumile și singură trebuind să îndeplinească nevoia de adorație care rezidă în om. În loc ca altă dată religia, la popoarele Greciei și Italiei, nu era altoeva decât un total de practici, o serie de rituri ce se repetau fără să aibă vreun sens, o însiruire de formule care adesea nu se mai întelegeau pentru că limba se învechise, o tradiție care se transmitea din epocă în epocă și care nu-și menținea caracterul sfânt decât grație antichității, în loc de aceasta, religia fu un total de dogme si un mare obiect propus credinței. Ea nu mai fu exterioară; ea sălășlui mai ales în gândul omului. Nu mai fu materie; deveni spirit. Crestinismul schimbă natura și forma adorației: omul nu mai dădu zeului hrană și libație; rugăciunea nu mai fu o formulă de încântare; fu un act de credință și o umilă rugăminte. Sufletul fu într'o altă relatiune de divinitate: teama de zeu fu înlocuită prin iubirea de Dumnezeu.

Creștinismul mai aducea și alte inovații. Nu mai era religia casnică a nici unei familii, religia națională a nici unei cetăți sau rase. Nu aparține nici unei caste și nici unei corporații. Dela început, ea chemă la dânsa umanitatea întreagă. Isus Christos spune discipolului

sau: "mergeți și învățați toate popoarele".

Acest principiu era așa de extraordinar și așa de neașteptat încât primii discipoli avură un moment de îndoială; se poate vedea în actele apostolilor că mai mulți dintre ei refuzară la început să propage noua doctrină în afară de poporul în care se născuse. Acești discipoli gândeau; ca și vechii Iudei, că Dumnezeul Judeilor nu voia să fie adorat de străini, ca și Romanii și Grecii timpurilor vechi, credeau că fiecare rasă avea zeul său, că a propaga numele și cultul acestui zeu însemnă să te lipsești de un bun propriu și de un protector special și ca o astfel de propagandă era în acelaș timp contrară datoriei și interesului. Dar Petru replică acestor discipoli: "Dum-

nezeu nu face diferență între gentili și noi". Sf. Paul repetă acest mare principiu în orice ocazie și sub tot felul de forme: Dumnezeu, spune dânsul, deschide gentililor porțile credinței. Dumnezeu nu-i decât Dumnezeul Iudeilor? Nu, desigur, el este și al gentililor... Gentilii sunt chemati la aceiasi mostenire ca si Iudeii".

Era în toate acestea ceva foarte nou. Căci pretutindeni, în prima vârstă a umanității, se concepuse divinitatea, ca special legată de o rasă. Iudeii crezuseră în zeul iudeilor, Atenienii în Palas Atena, Romanii în Jupiter Capitolinul. Dreptul de a practica un cult fusese un privilegiu. Străinul fusese respins din temple; cel care nu era Iudeu, nu putea să intre în templul iudeilor; Lacedemonianul nu avusese dreptul de a invoca pe Palas Atena. E drept să spunem că în cele cinci secole care precedară crestinismul tot ceiace gândea se revolta împotriva acstor reguli strâmte. Filozofia învățase de nenumărate ori, din timpul lui Anaxagora încă, că Dumnezeul universului primea fără deosebire omagiile tuturor camenilor. Culturile Cybelei, a lui Serapis și încă alte câteva primiseră fără distinctie adoratori din toate națiunile. Iudeii începuse să admită pe străini în religia lor. Grecii si Romanii îi admiseseră în cetățile lor. Crestinismul, venind după toate aceste progrese ale gândirii umane si ale institutiilor, prezentă adoratiei tuturor oamenilor un zeu unic, un zeu universal, un zeu care era al tuturor, care nu avea popor ales si care nu distingea nici rasele, nici familiile, nici Statele,

Pentru acest zeu nu mai erau străini. Străinul nu mai profana templul, nu mai mânjea sacrificiul prin singura sa prezență. Templul fu deschis ori cui crezu în zeu. Sacerdoțiul încetă de a mai fi ereditar, pentru că religia nu mai era un patrimoniu. Cultul nu mai fu ținut secret, riturile, rugăciunile, dogmele nu mai fură ascunse. Din contra, există de atunci în acolo un învățământ religios, cari nu numai se dădu, dar se oferi, care se duse în fața celor mai îndepărtați, cari merse să caute pe cei mai indiferenți. Spiritul de propagandă înlocui legea excluderii.

Aceasta avu mari consecințe atât pentru relațiile între

popoare cât și pentru guvernământul Statelor.

Intre popoare, religia nu mai porunci ura, nu mai puse cetățeanului o datorie de a detesta pe străin; din contra, fu de esența sa de a predica că avea față de dușmani datorii de dreptate și chiar de bună voință. Barierele între popoare și rase fură astfel coborîte; Pomoerium dispăru. "Isus Christos, spune apostolul, a rupt zidul de despărțire și de dușmănie"— "sunt mai multe membre, mai spune dânsul; dar toate fac un singur corp. Nu există nici gentil, nici iudeu, nici circumcis, nici necircumcis, nici barbar, nici Scit. Intreg genul uman este ordonat în unitate". Se predică chiar popoarelor că descindeau toate dintr'un tată comun. Cu unitatea lui Dumnezeu. unitatea rasei umane apăru spiritelor și fu de atunci o necesitate a religiei de a interzice omului să urască pe alți oameni.

In ceiace privește guvernământul Statului, se poate spune că crestinismul l'a transformat în esența sa, tocmai pentru că dânsul nu s'a ocupat de el. In vechile epoci religia si Statul erau un singur lucru; fiecare popor adora zeul său si fiecare zeu guverna poporul său. acelas cod regula relatiile dintre oameni și datoriile față de zeii cetății. Religia comanda atunci Statului și-i desemna sefi prin vocea sortului sau prin aceia a auspiciilor: Statul la rândul său intervine în domeniul constiintei si pedepseste orice infractiune la rituri si la cultul cetăței. În loc de aceasta, Isus Christos învață că împărăția sa nu-i în această lume. Desparte religia de guvernámant. Religia, ne mai fiind pamanteasca, se amesteca în măsura cea mai mică cu putință în lucrurile pământesti. Isus Christos adaogă: "dați Cezarului ce jeste al Cezarului si lui Dumnezeu ce este al lui Dumnezeu". Pentru prima dată se deosebeste asa de clar Dumnezeu de Stat. Căci Cezar, la această epocă, era încă mare pontif. seful si principalul organ al religiei romane, el era paznicul si interpretul credintelor, tinea în mâinele sale cultul si dogma; însăsi persoana sa era sfântă si divină: căci acesta era tocmai una din caracteristice politicei

împăraților: voind să se reia atribuțiile regalității antice nu se uită acest caracter divin pe care antichitatea îl dăduse regilor, pontifilor și preoților fundatori. Dar iată că Isus Christos sfarmă această alianță pe care păgânismul și imperiul voia să o reînoiască; el proclamă că religia nu mai este statul, și că a asculta de Cezar nu e tot una cu a asculta de Dumpezeu.

Cristianismul termină răsturnarea culturilor locale; stinge pritaneele, sfarmă definitiv divinitățile poliade. Face mai mult: nu ia asupra lui puterea pe care aceste culturi o exercitase asupra societății civile. Profesează că între stat și religie nu există nimic comun; desparte ceiace întreaga antichitate confundase. Se poate observa dealtminteri că, timp de trei secole, religia nouă trăise cu totul în afară de acțiunea Statului; știu să se lipsească de protecția sa și chiar să lupte împotriva lui. Aceste trei secole stabiliră o prăpastie între domeniul guvernământului și acel al religiei. Și cum amintirea acestei glorioase epoci n'a putut să dispară, a rezultat că această distincție a devenit un adevăr vulgar și indiscutabil, pe care sforțările supreme ale unei părți din clerici n'au putut să-l desrădăcineze.

Acest principiu fu fecund în mari rezultate. Deoparte, politica fu definitiv liberată de regulele stricte pe care le trasase vechea religie. Se putu guverna camenii fără să fie nevoie să se recurgă la obiceiuri sfinte, fără a lua avizele auspiciilor sau ale oracolelor. fără a conforma toate actele credințelor și nevoilor cultului. Politica fu mai liberă în manifestările sale; nici o altă autoritate, în afară de legea morală, n'o supără. Dealtă parte, dacă statul fu mai stăpân în anumite lucruri, acțiunea sa fu însă mai limitată. O întreagă jumătate din om îi scapă. Creștinismul învăța că omul aparținea societății numai printr'o parte a sa, că era legat de dânsa prin trupul și interesele sale materiale, că, supus unui tiran, trebuia să se supună, cetățean al unei republici, trebuia să-și dea viața pentru ea, sufletul său însă era liber și nu era angajat decât față de Dumnezeu.

Stoicismul observase această despărțire; redase omul

sie-și și fundase libertatea interioară. Dar, din aceia ce nu era decât efortul de energie al unei secte curagioase, creștinismul facu regula universală și de nesdruncinat a generațiilor următoare; din ceiace nu era decât consolarea câtorva, făcu un bun comun al umanității.

Dacă acum ne amintim ce s'a spus mai sus asupra omnipotenții Statului la cei vechi, dacă ne gândim în ce punct cetatea, în numele caracterului său sfânt și al religiei interente ei, exercită o putere de comandament absolută, se va vedea că acest principiu nou a fost sursa din care a putut să decurgă libertatea individului. Din dată ce sufletul s'a găsit liberat, lucru cel mai greu era înfăptuit și libertatea a devenit posibilă în ordinea socială.

Sentimentele și moravurile s'au transformat atunci tot așa de ușor ca și politica. Ideea ce ne făceam de datoriile cetățeanului s'a micșorat. Datoria prin excelență n'a mai consistat să și dea timpul, forțele și viața sa statului. Politica și războiul n'au mai fost cel mai mare bun al omului; toate virtuțile n'au mai fost cuprinse în patriotism; sufletul nu mai avea patrie. Omul a simțit că avea alte obligații decât de a trăi și a muri pentru cetate. Creștinismul a distins virtuțile private de virtuțile publice. Scoborându-le pe acestea le-a ridicat pe celelalte; el a pus Dumnezeu, familia, persoana umană deasupra patriei, aproapele mai presus de concetățean.

Dreptul a schimbat de asemenea de natură. La toate națiunile vechi dreptul fusese supus religiei și primise dela dânsa toate regulele sale. La Perși și la Indieni. la Iudei și la Greci, la Italieni și la Gali, legea fusese cupriusă în cărțile sfinte sau în tradiția religioasă. Astfel fiecare religie își făcuse dreptul după imaginea su. Creștinismul este cea dintâi religie care n'a pretins ca dreptul să depindă de ea. El se ocupă de datoriile oamenilor, nu de relațiile lor de interes. Nu fu văzut regulând nici dreptul de proprietate, nici ordinea succesiunilor, nici obligațiunile, nici procedura. El se așeză în afară de drept ca în afară de orice lucru pur pământesc. Dreptul fu deci independent; putu să-și la regulele sale din natură, din

conștiința umană din puternica idee a justului care este în noi. Putu să se desvolte în toată libertatea, să se reformeze, și să se îmbunătățească fără nici o piedică, să urmeze progrese morale, să se plece intereselor și nevoilor sociale ale fiecărei generații.

Fericita influență a idei noui, se recunoaște foarte bine în istoria dreptului roman. În timpul celor câteva secole care precedară triumful creștinismului, dreptul roman lucra să se desprindă de religie și să se apropie de echitate și natură; dar el proceda pe căi lăturalnice și prin subtilități, care-l enervau și-i slăbeau autoritatea morală. Opera de regenerare a dreptului, anunțată de filozofia stoică, urmată de nobile sforțări ale jurisconsulților romani deformată de artificiile și viclenia pretorilor, nu putu să reușească complect decât grație independenții pe care noua religie o lăsa dreptului. S'a putut vedea, pe măsură ce creștinismul cucerea societatea, codurile romane admitând regulele noui nu prin subterfugii ci

vechiului drept fură definitiv înlăturate.

Astfel, prin singurul fapt că familia nu mai avea religia sa casnică, constituirea și dreptul său fură transformate; la fel cum prin singurul fapt că statul nu mai avea religia sa oficială, regulele guvernării oamenilor fură schimbate pentru totdeauna.

pe față și fără ezitare. Penații casnici. fură răsturnați și altarele stinse. Antica constituire a familiei dispăru pentru totdeauna și nu se mai păstră decât aceia pe care însăși natura i-o conferă pentru nevoile copilului. Femeia, pe care vechiul cult o așeza în posiție inferioară bărbatului, devine moralmente egală lui. Dreptul de proprietate fu transformat în esența sa; hotarele sfinte ale câmpurilor dispărură; proprietatea nu mai decurse din religie, ci din muncă; dobîndirea ei fu mai lesnicioasă și formalitățile

Studiul nostru trebuie să se oprească la această limită care disparte politica veche de politica modernă. Am făcut istoria unei credințe. Ea se stabili: societațea umană se constitue. Ea se modifică: societațea traversează o serie de revoluții. Ea dispare: societațea schimbă de înfățișare. Aceasta a fost legea timpurilor antice.

## TABLA ANALITICĂ

A doua viață. S'a crezut mai întai că se petrecea în mormant, 8. Ce idee a domnit apoi, 12, 416.

Adopție. Adopția a avut de principiu datoria de a perpetuà cultul casnic, pag. 54-55: — nu erà îngăduită decât acelora cari nu aveau copii, pag. 55-56; efectele sale religioase și civile, 85-86.

Adunări (ale poporului). Incepeau printr'o rugăciune și un sacrificiu, 189, 190, 391. Adunările pe curii, 275, 292. Adunări pe centurii, cum se votà, 215, 296, 381; adunarea centuriată erà armata, 341-342. Adunările triburilor, 352. Adunările atheniene, 391-393.

Agnation. Ce fel de rudenie însemnà, la Romani și Greci, 57-61: 120-21.

Agni, divinitate a timpurilor străvechi, aparținand rassei indo-europene, 26-27.

Alegeri, modul de alegere al regilor, 204, 205, 243; al consulilor, 214-216, 380; archontilor, 212-213.

Ambarnales, 70, 182-183.

Amphictionii. numeroase în Grecia antică, 249; erau adunări mai mult religioase decât politice, 250, 251.

Annale. Obicinuite de cei vechi: erau redactate de către preoți și făceau parte din religie, **198-2**02.

Applicatio (Jus applicationis), 128 n. 1; 273.

Archive (ale orașelor), 200.

Archonti ai 76vn, 115, 146, 288. Archonții orașelor, 210; titlul de archonte erà la început sin nim cu acela de rege. 203; funcțiuni religioase ale archontilor,210; puterea judiciară, 220; cum se alegeau, 212, 213; autoritatea le e cu timpul redusă, 378; ce devin in timpul imperiului roman, 443.

Aristocrație. Aristocrația hereditară a patricienilor, a Eupatizilor, βασιλείς, Geomorii, etc., 271-276, 297-301. Deosebirea de clasă se bazează în primul rând pe religie, 281; aristocrația din naștere se sprijină pe sacerdoțiul hereditar, 297. Această aristocrație dispare mai târziu, 336-37; se formează o aristocrație a celor bogați, 380 și urm. Aristocratia spartană, 285-286, 407-412.

Armata. Actele religioase cari se săvârșeau în armatele grece și romane, 191-92. Armata erà primitiv organizată,

ca și cetatea în gentes și în curii, în γένη, și în phratcii, 144. Schimbari făcute de Servius Tullius in constituirea armatei, 319, 340-342; sensul cuvântului classis, 340; în Grecia ca și la Roma cavaleria era un corp aristocratic, 326, 327. Natura armatei se schimbă odată cu constituirea cetătei, 327-386. Armata romană formează o adunare politică, 341-342. În timpul dominației clasei bogate. în Grecia ca și la Roma, rangurile în armată erau fixate după bogăție, 382, 383 **Asil**, ce însemna la Roma, 153,

279. Athena. Formarea cetăței atheniene, 146-148, 287-289; opera lui Thezeu, 287-288; regaliprimitivă, 206, 208; tatea aristocratia Eupatrizilor, 271 286; dărămarea regalităței politice, 289; dominatia aristocrației, 289, 297-298, 312-313; archontatul viager si archontatul anual, 290, 291; archontele-rege, 291. Caracterul athenian, 260 si urm., 390, 402; superstiții atheniene, 261-262. Tentativa lui Cylon,331; opera legislativă a lui Dracon, 730; opera lui Solon, 315-316, 331, 371-375, 377; Pisistrate, 333; opera lui Clistene, 334-337. Dominația aristocrației celor avuti, 381-383; progresul claselor inferioare, 384 si urm. Magistraturile atheniene, 338-389; adunarea poporului, 391-393; oratorii, 393; armata atheniană, 383; caracterul democrației atheniene, 402, nota. 'A tιμία, pierderea dreptu-

rilor politice, civile si reli-

gioase, 232-33.

Auspicii. Alegerea magistraţilor prin auspicii, 214-16; devin o pură formalitate, 380.

Calendar, la cei vechi, 185. Camil, tipul răsboinicului preot,

Camil, tipul răsboinicului preot, 257-259.

Cărți liturgice ale celor vechi, 1197-200, 26!. Cărți sibiline la Atena și Roma, 258, 262.

Căsătoria. Căsătoria sfântă, 41-48; efectele sale religioase, 47, 52; era interzisă între locuitorii a două orașe, 230-238. Legenda răpirii Sabinelor, 429. Interzisă, apoi autorizată între patricieni și plebei, 358. Căsătoria prin mutuus consensus, 368; usus, coemptio, 369-370. Efectele puterii maritale, 95, 108; modul în care poate să se elibereze de puterea maritală, 370.

Cavaleri, clasă aristocratică, 381-383; în Eubeea, 272; la Roma, 340-43, 381.

Celibat, interzis de către religie, 51, 106; int rzis de către legile Spartane și Romane, 51, 265-266.

Cens, recensământ, lustrație, ceremonie religioasă în cetățile antice, 186-188. Transformarea censului de către Servius, 339-344.

Censori. Origina și natura puterii lor, 188; funcțiile religioase, 212.

Cetate. Cetatea se formează prin asociația triburilor, curiilor, grupărilor gentes, 143 și urm. E o confederație, 144. Exemplul cetăței ateniene 146-148. Religia proprie fiecărei cetăți, 166 și urm. Ceiace se înțelegea prin autonomia cetății, 240-244. De ce n'au putut cei vechi să fondeze o socie-

tate mai cuprinzătoare decât le cetatea, 238-240. Putere absolută a cetăței asupra cetățeanului, 265 și urm. Slăbirea regimului cetăței, 432 și urm. Cucerirea romană distruge regimul municipal,440 și urm. Cetățean. Ce deosebeste cetă-

te nul de acela care nu-i e cetățean, 227-232, 445-447. Cum se dobăndește acest

drept la Athena, 229.

Clienți. Ce erau la origine, 128-130, 273-276; erau deosebiti de plebei, 277-278, 307; condiția lor, 273 și urm; 307, figurau in comitiile curiate, 275; analogia cu servii din evul mediu 307-308; emanciparea progres vă, 306-310 și urm.; devin treptat proprietarii pământului, 308, 312; în ce chip au devenit la Atena 312-317, la Roma, 317, 320, dispariția clientelei primitive, 312, 321, 322; patriciatul încearcă zadarnic să o restabilească, 344-345. Clientela timpurilor posterioare, 317-321.

Colonii, cum au fost întemeiate 252; legătura religioasă între colonie și metropolă, 253.

Cognatio, înrudire în linie femenină, în Grecia și la Roma, 61; pătrunde puțin câte puțin în drept, 366, 372-373.

Condiția economică a societă-

tilor vechi, 398, 401.

Confarreatio, ceremonie religioasă usitată în căsătoria romană și cea greacă, 46, 48. Confederație, 248 și urm.

Connubium, drept de căsătorie

între două cetăți, 230, 238, 429.

Conscripti, senatori, distincți de patres, 304.

Consulat. Funcție religioasă a consulilor, 211. Ce idee își

făceau la început despre consuli, 212, mai târziu, 379. Cu ce formalități religioase se alegeau consulii, 214-216, schimbări în felul alegerii, 380. Consuli plebei, 359-360.

Coroană, se purtà la ceremoniile religioase, 181; la căsătorii, 44, 46; când purtau și magistrații coroană, 210, 212.

Credințe. Credințe primitive ale celor vechi, 7 și urm, raporturile lor cu dreptul privat, 63 și urm., 76 și urm., 93 și urm., 221-225; raportul cu morala primitivă, 104-110. Netoleranța celor vechi în privința credințelor, 136-142, 416 și urm.

Creştinism, acțiunea sa asupra ideilor politice și asupra guvernământului societăților,

456-464.

Cucerirea romană, 432 și urm. Cultul morților, la toate popoarele antice, 15-16, 168-170, 177; legăturile acestui cult cu cultul focului sacru, 29-31. Cultul eroilor indigeni, 168-170. Cultul întemeietorului, 161, 162, 184.

Curil, și phratrii, 132, 135.

Datorii. De ce se popreà corpul datornicului și nu pământul său, 75; datoriile la Athena, 315.

Declarație de răsboiu (Ritu-

rile) 191.

Demagogi sensul acestui cuvant, 393.

Democrație. Cum a fost stabilită, 384 și urm.; regulile guvernământului democratic, 388 și urm.

Demoni sufletul mortilor, 16,2.

Detestatio sacrorum, 57.

Diffarreatio, 48.

Divort 48; era obligatoriu in caz de sterilitatea femeiei, 52.

Dotă, drept antic, 100. Dreptul nou, restituirea dotei, 374.

Δοκιμασία, examen pe care il treceau magistrații, senatorii, oratorii, 217, 389, 392.

Douăsprezece-table, 366-370. Drept, dreptul antic a luat nastere in familie, 92; a fost în legătură cu credințele și cultul, 63, 94, 223, 225, 230. Dreptul de proprietate, 62 și urm. Drept de succesiune. 76 si urm. Părerea pe care si-o fac cei vechi despre drept, 224. Drept civil, jus civile, 225, Interzis aceluia care nu erá cetățean, 230. Schimbări în dreptul privat Athenian, 371-374; Roman, 366, 370. Dreptul celor Douăsprezece-table, 367-369. Legile lui Solon, 372-373. Dreptul pretorian, 446.

Dreptul ginților, între cetăți,

241-246

E'7769015, actul căsătoriei grece corespunzand lui traditio in

manum, 43-44.

Dreptul primului născut stabilit la originea societăților antice, 89-92, disparu cu timpul, 303 și urm.

Educație. Statul o conduce în

Grecia, 267.

Emancipati, (liberti) 126. Drepturile pe care le păstrau patronii asupra lor, analogie cu vechii clienți, ibid., 317-318.

Emanciparea fiului, 57, efectele în dreptul civil, 86.

Enea (Legenda lui) 163-165, 425-428, Sensul Eneidei, 163, 166.

Ephorii la Sparta, 286, 408, 412. Έπιγαμία, jus connubii, 230, 238. \*Επίκ) ηρος, 81-83, 372,

'Επίστιον, familie, 48.

<sup>Υ</sup>Ερχειος Ζεός, divinitate casnică, 65.

Epros, herctum, incinta sfântă a domiciliului, 65.

Eroi, sufletele celor morți, 20; erau aceiași ca și Larii și Genii, ibid.; eroi eponimi,134; eroi nationali, 167-170, 183.

Eupatrizi, analogi patricienilor, 272; luptă împotriva regilor, 289; guvernează cetatea, 290-297; sunt atacați de clasele inferioare, 312-316, 331

Exil, interzicerea cultului național și a cultului casnic, analog cu excomunicarea, 234, 236.

Familia, sensul acestui cuvant.

Familie. Religia, 7-38; independenta religioasă, 36; ceiace îi forma legătura, 39, 40; avea obligația să se perpetueze, 49. Nume de familie la Romani și Greci, 122-123. Schimbări în constituirea familiei. 301 și urm. Împărțirea grupărei *gens* în familii, 303 și urm.

Femeea, Rolul său în religia casnică, 38, 41, 9+95, 108. **Ro**lul său în familie, 94. Regimul dotal a fost mult timp necunoscut, 100. Femeia e întotdeauna sub tutelă, 94. Nu putea apare în justiție, 101; nu era justitiabilă de cetate. 102; era judecată, la început de bărbatul său, mai târziu de un tribunal casnic, 102. Titlul său de mater familias. 108. Femeia dobândeste încetul cu încetul drepturi la moștenire, 372-373 și la posesiunea dotei, 374. Rudenie prin femei, 61, 62, 373.

Feriile latine, 251.

Fețialii in orașele italiene, »ήpoxeç și spendophorii în cele

grece, 191, 245-247.

**Fica.** Fica, după vechile credințe, era socotită inferioară tiului 53-54; măritată, nu moștenea pe tatăl său, 77, 80. Fica ἐπίκληρος, 80-82.

Focul sfânt, 20 si urm.

Focul sacru. Focul sacru era un altar, un obiect divin, 21 și urm.; rituri prescrise pentru întreținerea focului sacru, 21-22; tocul sacru nu putea fi schimbat din loc, 64; rugăciunile ce-i se adresau, 21, 22; anticitatea acestui cult, 25; relația sa cu cultul morților, 29-31. Influența pe care a exercitat-o acest cult asupra moralei, 103-109. - Focul sacru sau pritaneu, 165 și urm. Foc sacru adus la armate, 190-191. Cultul focului sacru își pierde creditul, 415 și urm.

Γένος grec analog cu gens romană, 110 și urm.; yévoc la Atena, 114; yévos la Britizi. 111. Cultul intern a lui yévos, 112; mormantul său comun, 113; șeful său, 114. I évoc pierde importanta sa politică, 334-335.

Formule. Puterea formulelor, 176, nota 1; formule magice 274; formule de evocare a zeilor, 175.

Fundarea, orașelor, ceremonie

religioasă, 150-159.

Fundator (Cultul), 160 și urm. Gens. Intelesul acestui cuvânt, 117. Gens era adevărata familie, 118-120. Cultul intern a lui *gens*, 112; mormântul său comun, 413; solidaritatea membrilor säi, 114-121. Nomen gentilitium, 121-122. Şeful lui *gens*, 114, cum s'a desmembrat gens, 119, 299 și urm. Gentes plebee, 110, 355-356. Transformările succesive și dispariția regi-

mului gens, 300 și urm. Gentiles. Legătura de cult între dânsele, 111-113; legătura de drept, 113-114; gentilis era mai apropriat decât cognatul, 113.- Dii gentiles, 113.

Gentilitate, 120, 365.

Heliaşti, la Atena, 393.

Heres suus et necessarius, Intelesul acestui cuvănt în dreptul roman, 77.

Himeneu, cânt sacru, 44-46.

Hipotecă, necunoscută în dreptul primitiv, 75-76; cand si sub ce formă s'a introdus în dreptul antic, 315, 316 nota-

Hostis. Sensul acestui cuvant. 228, nota 1. De ce s'au confundat cu dânsul la origine ideea de străin și de inamic, 228-231.

Imperium, acest cuvânt desemnează puterea civilă cum și autoritatea militară, 293. *Im*perium romanum, 445-446.

Imperiul Romei, imperium ro manum, 441; condiția popoarelor cărei erau supuse, 442-447.

Importanța textului legii, 224-225. Piebea cere redactarea unui cod de legi, 356; legile celor douăsprece Table, 357. Schimbare în natura și principiul legii, 365 și urm. Cum se făceau legile în Atena. 393-394.

Jus italicum, 451-452, Jus latii, 449-452.

Lari, acelaş lucru ca şi manii si geniile, 20. Larve, genii rele, 10-11, 18-20,

255. nota 3.

Lectisternium, 252.

Legende, Importanța lor în istorie, 198-201; legenda lui Enea. 163 și urm.; legenda răpirii Sabinelor, 429.

Leginitori. Vechii leginitori,

220-221.

Lege. Legea face parte din religie, 218 și urm.; respectul celor vechi pentru lege, 222; legea e reputată sfântă, tbid; ea vine din partea zeilor, 221. Legile primitive nu erau scrise, 223; erau redactate sub formă de versuri și cântate, 224.

Libertate, Cum o ințelegeau cei vechi, lipsa de garanție pentru libertatea individuală,

265, 269-387, 405.

Lustratio, ceremonie religioasă, 186-188.

Lycurg. Opera lui Lycurg la Sparta, 285-286, 406.

Magistrați. Ce erau magistrații în prima epocă a existenții cetăților, 210 și urm.; ce au fost în a doua epocă 378-379, 389-390.

Mancipatio, 75, 225.

Mani, erau sufletele mortilor, 20; corespund Θεοί χθονίοι a grecilor, ibid.

Manus, sensul acestui cuvânt în dreptul roman, 95, 108 nota. Legătura între puterea maritală și cultul casnic, 105. Efectele manus în dreptul civil, 369; cum se pot evità aceste efecte, 370.

Materfamilias, 94, 188.

Morala primitivă, 103-110, 186, 243.

Morminte. Mormintele familiilor, 34. Străinul nu avea drept sà se apropie de dânsele, 32; nici să fie înmormantat, 67. Mormintele erau așezate la origine, în câmpul fiecărei familii, 68. Mormântul era inalienabil, *ibid*.

Mundus Sensul special al acestui cuvant, 154.

Natal (ziua) orașelor, 156.

Neuxm, 345.

Nobol. Ce se cuprindeau în vechime în categoria vobol, 106-107, 230-238.

Numele de familie în Grecia

si Roma, 122, 123.

Odyseea, Societatea descrisă e o societate aristocratică, 299. "Ομοιοι, clasa aristocrată la Sparta, 407-408.

Oratori, Rolul lor în democrația atheniană, 392-393.

\*Opkia tépvelv, ferire fædus,

σπένδσεθαι, 245.

<sup>\*</sup>Οροι, θεοί, ὄριοι, zeii termimi, 71-72.

Oraș. É deosebit de cetate, 151 și urm. Ce erà orașul la cei vechi, 276. Cum se alegea locul pe care urmă să se clădească orașul, 161. Riturile fundării, 156-165. Orașele erau socotite sfinte, 161

Ospitalitate, 133, 141.

Ospețe, Ospețele erau acte religioase, 24. Ospețe funebre oferite morților, 12-15, 33, 49. Ospețele publice erau ceremonii religioase, 179-183; ospețe publice la Atena, 180. În Italia și la Roma, 182.

Ostracism în toate orașele gre-

cești, 268-269.

Parasiți, sensul vechi al acestui cuvant, 180.

Părinte. Sensul originar al cuvântului pater, 97. Autoritatea religioasă a tatălui, 35, 94, 98. Puterea sa derivă din religia casnică, 40. Autoritatea sa asupra copiilor, 99-100. Ceiace trebuie să înțelegem prin dreptul ce-l aveă de a-şi vinde copilul, 101; să-şi omoare soția și fiul său, 102-103. Dreptul său de justiție, *ibid.* Erà responsabil de toate delictele comise de ai săi, 103. Puterea părintească după legea celor Douăsprezece Table, 366-367; după legea lui Solon, 374.

Paterfamilias, sensul acestui cuvănt. 97.

Πατριάζειν, parentare, 32.

Patricieni, Origina clasei patricienilor, 271-274; privilegiul sacerdotal 272-273; privilegii politice, 273-274, 398, 342 și urm., 362. Lupta împotriva regilor, 291 și urm. rezistența la eforturile plebei, 341 și urm. Ideile lor politice. 343, 344, 363, nota.

Patrie. Sensul acestui cuvânt, 233. Ceiace erà la început dragostea de patrie, 233-236; și ceiace a devenit mai târziu acest sentiment, 432 și

urm.

Patroni, 128, 130, 237.

Patruus și avunculus. Deosebire radicală între înrudirea, pe care o exprimă aceste două cuvinte, 59, 85.

Philosophie. Influența sa asupra transformărilor politicei, 418 și urm. Pythagora, 418; Anaxagora, ibid.: Sophiștii, 419; Socrate, 420; Platon, 421; Aristot, 421; Politica Epicurienilor și Stoicilor, 422-423. Ideea despre cetatea universală, 423.

Phratrii, analoage curiilor, 132. Cult special pentru phratrii, 133. Cum erà admis un tânăr în phratrie, 134. Phratriile pierd importanța lor politică, 337. Pietas. Sensul complex al acestui cuvânt, 109.

Pindar, poetul aristocrației, 300. Plebei. Această clasă există în toate cetățile, 279, 329-331 erau deosebiți de clienți, 277 278, 320. La origine nu erau socotiți în populus, 277, nota 4. Cum s'a format plebea. 278. Cum s'a mărit mai târziu prin alipirea celor învinși și a străinilor, 338. Plebeii nu aveau la origine nici religie, nici drepturi civile, nici drepturi politice, 278 și urm. Lupta lor impotriva clasei superioare 321 și urm. Susțin regii, 323. Creiază pe tirani, 323-324. Elorturile și progresele plebei romane în timpul regilôr, 338 și urm.; în timpul Republicei, 345 și urm.; refugierea pe muntele sacru, 346-347; tribunatul plebei, 348-

321 și urm. Plebiscit, 352.

Pontifi, supravegheau culturile casnice, 36. Pontifi patricieni, 274; pontifi plebei, 363.

352. Plebea intră în cetate.

Pretori, aveau oarecari funcții

religioase, 212.

Prezicători la Athena, 262; în armatele grecești, 192.

Procedura antică, 224-225.

Proprietate. Dreptul de proprietate la cei vechi, 62 și urm., legătura între dreptul de proprietate și religie, 64. Proprietatea a fost la început inalienabilă, 73;—indivizibilă, 75. Ce a devenit dreptul de proprietate în epocile posterioare, 399-400, 442, 446, 460.

Provincie. Sensul acestui cuvant, 444. Cum a administrat Roma provinciile, 444 și urm. Provincialii nu aveau nici un drept, 445-447.

Prytaneu, focul sfant al cetăței, 147, analog templului zeiței Vesta, 166.

Prytani, erau totdeodată preoți și magistrați, 210; prytani și senatori, 390.

Războiu. Caracterele războiului la cei vechi, 240-242.

Regalitate. Ce erà regalitatea primitivă, 203 și urm. Regii preoti, 204. Cu ce forme liturgice erau aleși 204-205. Atribuțiile lor juridice și militare, 206 și urm. Regalitatea hereditară ca și sacerdoțiul, 207. Basileic ispoi, 208. Sanctitas regum, 209, nu a fost desființătă la Athena după Codrus, 290. Revoluția care suprimă pretutindeni regalitatea. 283 și urm. Magistrați anuali numiți regi, 210, 285, 290. Rex Sacrorum, 296. Cuvăntul aplicat, în timpul aristocrației, șefilor grupărilor *gens*, 299.

Religia. Religia casnică, 31-32, 65. Cum înțelegeau cei vechi religia, 195-197. Religia particulară fiecărei cetăți, 166. Religia romană nu a fost stabilită prin calcul, 194, 256-257. Influența religiei în alegerea magistraților, 205, 212-215. Transformarea sentimentului religios, 416.

Respublica; to notvov, 376.

Revoluții. Caracterele esențiale și cauzele generale ale revoluțiilor în cetățile antice, 270. Prima revoluție care luă regalității puterea politică, 383 și urm. Revoluția în constituirea familiei, prin separația ramurilor grupărei gens și prin emanciparea clienților,

301 şi urm. Revoluția în cetate prin progresele piebei, 321 şi urm. Revoluțiile la Roma, 291-296; 304-305, 317-321, 337-363. Revoluțiile Athenei, 287 şi urm. 312 și urm. 331 și urm. Revoluțiile Spartei, 285-286 și urm. Dispariția vechiului regim și noul sistem de guvernământ, 375. Aristocrația celor bogați, 380-385. Democrația, 385 și urm.; Lupte între bogați și săraci, în Grecia, 397 și urm.; la Roma, 438.

Ritualuri, în toate cetățile antice, 197-200.

Roma.Formarea cetăței romane, 152. Ceremonia fundărei, 153-Natura azilului fundat de Romulus, 152, Caracterul roman, 254-259: superstitiile romane, 254-256. Patriciatul 273 și urm. Plebea, 277 și urm. Senatul, 190, 295. Adunarea curiată, 189, 275. Re-204-207, 291-294. galitatea Lupta regilor împotriva aristocrației, 292. Revoluția care supunea regalitatea, 294-296. Dominația patriciatului, 298-342-344. Eforturile si progresele plebei, 345 și urm. Tribunatul, 348-352. Adunările triburilor și plebiscitele, 352. Piebea dobindeste egalitatea civilă, politică și religioasă, 356-363. Totuși procedeele de guvernământ și moravurile rămân aristocratice, 437. Formarea unei nobiete noui, 438. Cucerirea romanilor, 428 și urm. Legăturile de origină și cult între Roma și cetățile Italiei și Greciei, 425, 428, 431. Primele măriri, 428 și urm. Suprematia religioasă asupra cetăților italiene, 429438. Roma se face pretutint deni protectoarea aristocrației, 435-440. *Imperium romanum*, 444-446. Cum iși tratează supușii, 446-447. Acordă dreptul de cetate romană, 447 și urm.

Rudenie cum o înțelegeau cei vechi, 58; eră desemnată prin cult, 59. Nu exista înrudire prin femei, 61-62. Cum s'a introdus în dreptul atenian înrudirea prin femei, 372-373.

Sacerdoțiu. În vechile cetăți, sacerdoțiile fură mult timp hereditare 140-141 Sacerdoții rezervate patriciatului, 280. Plebea dobindește sacerdoții, 361-363.

Sacrosanctus. Sensul acestui cuvant, 349-350.

Sclavi, cum erau introduși în familie și inițiați în cult, 127. Eoria, Vesta, cămin, 21-31.

Senat, Senatul se intrunea într'un loc sfânt, 190. Erà compus din sefii grupărilor gens, 275. Introducerea senatorilor conscripti, 304. Senatul din Athena, 390. Senatul Roman, 437-439.

Sepultura, riturile și credințele care se leagă de el, 8-9, 11. De ce se temeau cei vechi de lipsa unui mormant, 11-12.

Servius Tullius. Reformele sale, 338-342, 381.

Shradda la indiani, ceva asemănător ospățului funebru la Greci și Romani, 18.

Soartă. Ce idee își făceau cei vechi despre dânsa, 213; ce însemna tragerea la sorți a magistraților, 213, 214 nota, 379.

Solon, opera sa, 312-317, 371-375.

Sora, subordonată fratelui, în

privința cultului, 53, moștenirei, 78-82.

Sparta, Regalitatea la Sparta, 285-287. Caracterul spartan, 260, 385, 386, 393. Aristocrația guvernează Sparta, 407, 408, seria revoluțiilor Spartane, 405 și urm, Regii demagogi și tiranii populari 410 și urm.

Strategii la Athena, 379, 389; ce devin sub dominația Ro-

mană. 443.

Străin ceiace il deosebește de cetățean, 227-228. Străinul nu putea să fie nici proprietar nici moștenitor, 230, 231; nu era protejat de dreptul civil, 231-232; era judecat de către pretorul peregrin sau de archontele polemarc, 230, 234. Sentiment de ură pentru străin, 242-243.

Strămoși (Cultul), 15-20, 30

31-38.

Succesiunea. Regula în privința dreptului la succesiune era aceiași ca și pentru transmiterea cultului domestic, 76-77. 87. De ce mosteneste singur fiul și nu fiica, Succesiunea collaterală, 84-85. Mostenitorul collateral trebuia să se căsătorească cu fiica defunctului, 81-82. Dreptul de primogenitură, privilegiază pe cel mai în varstă, 89-92. Dreptul de succesiune după cele Douăsprezece-Table, 366-367; după legislația lui Solon, 372-373.

Supunere. Supunerea aduceà cu sine distrugerea culturilor naționale, 234, 245, 442.

Termine, limite inviolabile ale proprietăților, 71. Legenda zeului Thermus, 72. Cu ce ceremonii se puneă piatra de hotar, 71.

Testament. Testamentul erà contrariu vechilor prescripții religioase și a fost mult timp necunoscut, 87-89. Nu a fost îngăduit de Solon decât acelora cari nu aveau copii, 87, 373. Formalităție dificile cu care era înconjurat în dreptul roman, 88, 89. E autorizat de cele Douăsprezece-Table, 367.

Thetii la Athena, 312-316.

Tirani, ce ii deosebeşte de regi, 209, 323-324. Erau şefii partidului democratic, 324-27. Politica obicinuită de tirani, 403-404.

Tragere la sorți pentru alegerea magistraților, 213, 214 nota.

Tradiții. Ce valoare li se poate acordà tradițiilor și legendelor celor vechi, 201-202.

Tratate Tratatele de pace erau acte religioase, 245-246.

Tribunatul plebei, 348. Natura particulară a acestui fel de magistratură, 348, 352.

Tribunatul militar, 380.

Tribuna. Tribuna erà un loc sfânt, un templum, 190.

Triburi. Triburile natale, 135. Aceste triburi sunt suprimate de Clisthene și de alții în toate cetățile grece, 334-337. Triburile de domiciliu la Athena, 336; la Roma, 339.

Triumf, ceremonie religioasă la Romani și Greci, 192-193, 259.

Vesta nu erà decât focul sacru, 21, 27; se confundă cu Larii, 29, 30. Legenda Vestei, 29. Exemplul Vestei e analog cu prytaneul grec, 166. Credintele ce se legau de dânsul, 167, 168.

Zei, Zei casnici, 31-38; 139. Divinități poliade, 168 și urm. Zeii Olympului au fost la început zei casnici și divinități poliade, 139-142. Părerea pe care și-o făceau cei vechi despre zei, 172, 176, 177, 178, 181, 195, 196, 242, 247, 248. Alianța divinităților poliade 248; evocarea zeilor, 176; rugăciuni și formule care îi constrângea să se manifeste, 176, 242, 259; frica de zei, 195, 260. Nouile idei asupra divinității, 417 și urm. Creștinismul, 453-60.

Z'le nefaste la Romani și la Greci, 189, 190, 261.

## TABLA DE MATERII

|      | _                                                                                                                       | Pag.                |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| mu   | oducere. — Despre nevoia de a studia cât mai ut vechile credințe ale antichității pentru a le tea cunoaște instituțiile | 1                   |
|      | CARTEA ÎNTÂIA                                                                                                           |                     |
|      | Credințe vechi                                                                                                          |                     |
| Cap. | I. Credințe asupra sufletului și morței II. Cultul morților                                                             | 7<br>15<br>21<br>31 |
|      | CARTEA DOUA                                                                                                             |                     |
|      | Familia                                                                                                                 |                     |
| Cap. | I Religia a fost principiul constitutiv al familiei vechi II Căsătoria la Greci și Romani                               | 39<br>41            |
| **   | litatea între fiu și fiică                                                                                              | 49<br>55<br>58      |
| #    | VI Dreptul de proprietate                                                                                               | 62<br>76<br>76      |

|      | 2º Fiul moștenește, fiica nu                                           | 78  |
|------|------------------------------------------------------------------------|-----|
|      | 3º Despre succesiunea collaterală                                      | 84  |
|      | 4º Efectele adopției și emancipărei                                    | 86  |
|      | 5º Testamentul nu-i cunoscut la origine.                               | 87  |
|      | 6º Antica indiviziune a patrimoniului.                                 | 89  |
| Can  | VIII. Autoritatea în familie                                           | 92  |
| Сар, | 1º Principiul și natura puterei părintești                             | 74  |
|      | la coi rechi                                                           | 92  |
|      | la cei vechi                                                           | 74  |
|      | 2º Enumerarea drepturilor cari compun                                  | 00  |
| C    | puterea părintească                                                    | 98  |
| Сар. | IX. Morala familiei                                                    | 103 |
| **   | X. Gens la Roma și în Grecia                                           | 110 |
|      | 1º Ceia ce ne spun documentele antice des-                             |     |
|      | pre gens.<br>2º Cercetarea părerilor emise pentru a ex-                | 112 |
|      | 2º Cercetarea părerilor emise pentru a ex-                             |     |
|      | plica gens romana                                                      | 116 |
|      | 3º Gens nu erà decât familia atunci când                               |     |
|      | își păstra organizația primitivă și uni-                               |     |
|      | tatea                                                                  | 119 |
|      | 4º Extinderea familiei; sclavagiul și clien-                           |     |
|      | tela                                                                   | 124 |
|      |                                                                        |     |
|      |                                                                        |     |
|      | CARTEA TREIA                                                           |     |
|      |                                                                        |     |
|      | Cetatea                                                                |     |
| Can  | I Phratica si curia: tribul                                            | 131 |
| Сар. | I. Phratiea și curia; tribul                                           | 136 |
| **   |                                                                        | 136 |
|      | 1º Zeii naturei fizice<br>2º Raportul acestei religii cu desvoltarea   | 130 |
|      | 2º Kaportui acestei rengii cu desvoltarea                              | 400 |
| C    | societăței umane                                                       | 138 |
| Сар. | III. Se formează cetatea                                               | 143 |
| 27   | IV. Orașul                                                             | 151 |
| 77   | V. Cultul fondatorului; legenda lui Eneea                              | 161 |
| **   | VI. Zen cetatei                                                        | 166 |
| 9    | VI. Zeii cetăței                                                       | 179 |
|      | 1 Ospetele publice                                                     | 179 |
|      | 2º Serbarile și calendarul                                             | 183 |
|      | 3º Censul și Lustrația                                                 | 186 |
|      | 3º Censul și Lustrația<br>4º Religia în adunări, la senat, la tribunal |     |
|      | in armata, triumiul                                                    | 189 |
| Сар. | VIII. Ritualele și annalele                                            | 194 |
| "    | IX. Guvernământul cetătei, Regele                                      | 202 |
| ,,   | 1º Autoritatea religioasă a regelui.                                   | 202 |
|      | 2º Autoritatea politică a regelui                                      | 206 |
| _    | X. Magistratul                                                         | 210 |
|      | XI. Legea                                                              | 218 |
|      |                                                                        |     |

| TABLA DE MATERII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 473  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pag. |
| Cap. XII. Cetățeanul și străinul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 226  |
| " XIII. Patriotismul; exilul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 233  |
| VIV Spiritul municipal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 237  |
| " XIV. Spiritul municipal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الب  |
| " XV. Legături între cetăți; răsboiul; pacea; alianța                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 241  |
| zeilor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 248  |
| " XVII. Romanul; Atenianul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 254  |
| "XVIII. Despre omnipotența Statului; cei vechi nu au                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0/5  |
| cunoscut libertatea individuală                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 265  |
| CARTEA PATRA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Revoluțiile                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Cap. I. Patricieni și clienți                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 271  |
| " II. Plebeii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 277  |
| " III. Prima revoluție                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 283  |
| 1º Autoritatea politică e răpită regilor, cari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| păstrează autoritatea religioasă                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 283  |
| 2º Povestea acestei revoluții la Sparta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 285  |
| 30 " " , Atena .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 287  |
| 4º ", ", ", Roma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 291  |
| Cap. IV. Aristocrația guvernează cetățile                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 296  |
| V A doug corrolatio Schimbari in constituings                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _, , |
| familiei; dreptul de primogenitură dis-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| pare; gens se desmembrează                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 301  |
| VI Clientii se emancinează                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 306  |
| 1º Ce erà clientela la origine și cum se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ***  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 306  |
| 2º Clientela dispare la Athena; opera lui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 000  |
| Solon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 312  |
| 3º Transformarea clientelei la Roma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 317  |
| Cap. VII. A treia revoluție. Plebea intră în cetate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 321  |
| 1º Istoria generală a acestei revoluții.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 321  |
| 20 occatai mazzolutii la Athana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 331  |
| 04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 337  |
| VIII Schimberi in deputul pristate codul color                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 00.  |
| dousprezece Table; codul lui Solon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 363  |
| " IX. Noui principii de guvernământ; interesul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •••  |
| public și sufragiul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 375  |
| " X. O aristocrație a bogaților încearcă să se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0.0  |
| constituie; stabilirea democrației; a patra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| revoluție                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 380  |
| VI Remille guzzeněměntuluí democratic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -    |
| exemplul democrației atheniene.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 388  |
| " XII. Bogați și săraci; democrația piere; tirani                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| populari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 390  |
| " XII. Revoluțiile Spartane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 405  |
| the second contract of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second sec | ,,,, |

## CARTEA CINCEA

|                 | Regimul municipal dispare                       | Pag.            |
|-----------------|-------------------------------------------------|-----------------|
| Cap.            | I. Credințe noui; philosophia schimbă princi-   | 0-              |
|                 | piile și regulile politice                      | 415             |
| 47              | II. Cucerirea romană                            | 424             |
| ••              | 1º Câteva cuvinte asupra originei popula-       |                 |
|                 | tiei romane                                     | 425             |
|                 | 2º Primele desvoltări ale Romei (755-350        |                 |
|                 | a Chr.)                                         | <del>4</del> 28 |
|                 | 3º Cum a dobândit Roma imperiul (350-140)       |                 |
|                 | a Chr.)                                         | 432             |
|                 | 4º Roma distruge pretutindeni regimul mu-       |                 |
|                 | nicipal                                         | 4 <b>4</b> 0    |
|                 | 5º Popoarele supuse intră treptat în ceta-      |                 |
|                 | tea romană                                      | 447             |
| Cap.            | III. Creștinismul schimbă condițiile guvernărei | 456             |
| - v. <u>r</u> . | Tabla analitică                                 | 461             |

